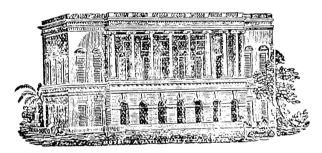
# BIBLIOTHECA INDICA:

COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED BY

THE ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series No. 877.



# THE PADUMAWĀTI

01

MALIK MUḤAMMAD JAISĪ

EDITED, WITH A COMMENTARY, TRANSLATION, AND CRITICAL NOTES,

В٦

G. A. GRIERSON, C.I.E., Ph.D.,

AND

MAHĀMAHŌPĀDHYĀYA SUDHĀKARA DVIVĒDI, F.A.

### CALCUTTA:

PRINTED AT THE BAPTIST MISSION PRESS,

AND PUBLISHED BY THE ASIATIC SOCIETY, 57, PARK STREET.

1896.

THE UNIVERSITY OF MICHIGAN LIBRARIES

# LIST OF BOOKS FOR SALE

AT THE LIBRARY OF THE

# ASIATIC SOCIETY OF BENGAL,

## No. 57, PARK STREET, CALCUTTA,

AND OBTAINABLE FROM

THE SOCIETY'S AGENTS, MESSRS. LUZAC & CO.

46, Great Russell Street, London, W. C., and Mr. Otto Harrassowitz, Bookseller, Leipzig, Germany.

Complete copies of those works marked with an asterisk \* cannot be supplied—some

## of the Fasciculi being out of stock.

### BIBLIOTHECA INDICA.

### Sanskrit Series.

| Advaita Brahma Siddhi, (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each                                                   |                                        | Rs.       | 1         | 8   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------|-----------|-----|
| Advaita Branna Siddin, (Text) Tass. 2-14 @  6  each                                                  |                                        |           | 4         | 14  |
| A second of the Reviews (Text) Pasc, 1-9 (                                                           | @ /6/ eacl                             | ı         | I         | 14  |
| Aitareya Brahmana, Vol. I, Fasc. 1-5 and Vol. II, Fa                                                 | asc. 1-5 V                             | Tol. III, |           |     |
| Altareya Branniana, vol. 1, 1 alec 2 5 ale                                                           |                                        |           | 4         | 2   |
| Fasc. 1 @ /6/ Anu Bhāṣyam, (Text) Fasc. 1-2 @ /6/ each                                               |                                        |           | 0         | 12  |
| Aphorisms of Sandilya, (English) Fasc. 1                                                             |                                        |           | 0         | 6   |
| Aphorisms of Sandinya, (English) Lasc. 1-6 @ /6/                                                     | each                                   |           | 2         | 4   |
| Açvavaidyaka, (Text) Fasc. 1-5 @  6  each                                                            |                                        |           | 1         | 14  |
| Açvavaldyaka, (Text) Tasc. 1-0 ( 707 oden)<br>Avadāna Kalpalatā, (Sans. and Tibetan) Vol. I, Fasc. 1 | -5 : Vol. l                            | II. Fasc. |           |     |
| 1 - 4 0 - 1 1                                                                                        | ,                                      |           | 9         | 0   |
| 1-4 @ 1/ each<br>Bhāmati, (Text) Fasc. 2-8 @ /6/ each                                                |                                        |           | 2         | 10  |
| Bhamati, (Text) Fasc. 2-6 @ 707 cach                                                                 |                                        |           | 0         | 12  |
|                                                                                                      |                                        |           | 1         | 8   |
| Frieddevata (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each                                                              |                                        |           | 1         | 14  |
| Bichaddharma Purana, (Text) Fasc. 1-5 @  6  each                                                     |                                        |           | Ō         | 12  |
| Brhadaranyaka Upanisad (English) Fasc. 2-3 @ /6/ ea                                                  | each                                   |           | Ō         | 12  |
| Chitanya Chandrodaya Nataka, (Text) Fasc. 2-3 @ /6/                                                  | caon                                   |           | ō         | 12  |
| *(Lankara Vijaya, (Text) Fasc. 2 and 3 @ /6/ each                                                    | art I Fai                              |           | _         |     |
| ankara Vijaya, (1988) (Text) Vols. II, 1-25; III. P                                                  | aro 1, 1 a                             |           | 19        | 14  |
| Part II, Fasc. 1-10 @ /6/ each                                                                       | • • • •                                | •••       | 0         | - 6 |
| *Chandogya Upanisad, (English) Fasc. 2                                                               | ach                                    | Rs.       | 4         | 14  |
| Tantogya o Fam. (Text) Fasc. 1-13 @ /6/ ecc. * Ditto Latyayana, (Text) Fasc. 2-9 @ /6/ eac           | h.                                     | 100.      | $\hat{3}$ | - o |
| (m 1 Vol I Fogo 1-                                                                                   | 7 Vol 1                                |           | "         |     |
| Ditto Cankhayana, (1ext) Vol. 1, Fast. 1-1-4, Vol. III, Fasc. 1-3 @ /6/ each                         | ,, , , , , , , , , , , , , , , , , , , |           | 5         | 4   |
| 1-4, Vol. 111, Fasc. 1-5 (w /0/ each                                                                 | 1                                      |           | í         | 2   |
| Cri Bháshyam, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/ each                                                            |                                        |           | ō         | 12  |
| *Hindu Astronomy, (English) Fasc. 2-3 @ /6/ each                                                     | • • • •                                |           | ĭ         | - 8 |
| Kāka Mādhava, (Text) Fasc. 1-4 @ /6/ each                                                            | • • •                                  |           | 4         |     |
| Kalantra, (Text) Fasc. 1-6 @ /12/ each                                                               |                                        |           | 10        | 8   |
| (the Sarit Sagara, (English) Fasc, 1-14 (# /12/ each                                                 | • • • •                                | •••       | 3         | Ě   |
| rma Purana. (Text) Fasc. 1-9 (# /b/ each                                                             |                                        |           | 1         | ,   |
| olita-Vistara (Text) Fasc, 3-6 (#) 0/ each                                                           |                                        | • • • •   | 2         | 4   |
| Ditto (English) Fasc, 1-3 (0) [12] caca                                                              |                                        |           | 4         |     |
| Madana Pārijāta, (Text) Fasc. 1-11 (@ /6/ each                                                       |                                        |           | 1         |     |
| Manutika Sangraha. (Text) Fasc. 1-3 (@ /0/ each                                                      |                                        | ***       | 1         | -   |
| *Marie and Syn Purana (Text) Fasc, 4-7 (W /O) Cach                                                   |                                        | • • • •   |           | ,   |
| Markandaya Purana (English) Fasc, 1-4 (W/12 each                                                     |                                        |           | 3<br>6    | 4   |
| Mimamaa Darcana, (Text) Fasc. 3-13 (2, 70) bach                                                      | • • •                                  |           |           |     |
| *Narada Smrti, (Text) Fasc. 1-3 @ /6/                                                                |                                        |           | 1         | 2   |
| N                                                                                                    |                                        | 101 3     | 1         | - 1 |
| Nyayavartika, (Text): Vol. III, Fasc. 1-6; Vol. IV, Fasc                                             | c. 1-8 (a)                             | /b/ each  | 5         | •   |

#### INTRODUCTION.

#### (Temporary).

The following is an attempt to give a correct text and translation of the Padumāwati, or Padmāvatī of Malik Muḥammad of Jāyas in Oudh. He flourished under Shēr Shāh in the year 1540 A.D., and numerous MSS. of his great poem are in existence.

The value of the Padumāwati consists chiefly in its age. Malik Muḥammad is, we believe, the oldest vernacular poet of Hindūstān of whom we have any uncontested remains. Cand Bar'dāī was much older, but the genuineness of his Prithīrāj Rāy'sā is denied by many competent scholars. Vidyāpati Ṭhākur, who lived in the year 1400 A.D., has only left us a few songs which have come down to us through five centuries of oral transmission, and which now cannot be in the form in which they were sung. The preservation of the Padumāwati is due mainly to the happy accident of Malik Muḥammad's religious reputation. Although profoundly affected by the teaching of Kabīr, and familiarly acquainted with Hindū lore, and with the Hindū Yōga philosophy, he was from the first revered as a saint by his Muḥammadan co-religionists.

He wrote his poem in what was evidently the actual vernacular of his time, tinged slightly with an admixture of a few Persian words and idioms due to his Musalman predilections. It is also due to his religion that he originally wrote it in the Persian character, and hence discarded all the favourite devices of pandits, who tried to make their language correct by spelling (while they did not pronounce) vernacular words in the Sanskrit fashion. He had no temptation to do this. The Persian character did not lend itself to any such false antiquarianism. He spelled each word rigorously as it was pronounced. His work is hence a valuable witness to the actual condition of the vernacular language of Northern India in the 16th century. It is, so far as it goes, and with the exception of a few hints in Albertuni's Indica, the only trustworthy witness which we have. It is trustworthy, however, only to a certain extent, for it often merely gives the consonantal frame work of the words, the vowels, as is usual in Persian MSS., being generally omitted. Fortunately, the vowels can generally be inserted correctly with the help of a few Devanagari MSS. of the poem which are in our possession.

Besides its interest as a key to a philological puzzle, the Padumāwati also deserves notice for its contents. In itself it is a fine poetical work, and one of the few original ones, not dealing with either Rāma or Krishņa, with which we are acquainted in any Indian language. It is also remarkable for the vein of tolerance which runs through it,—a tolerance in every way worthy of Kabir or of Tul'sī Dās. The story of the poem has been a favourite

1 The author himself invariably spells the word thus.



one with eastern authors. Ḥusain Ghaznawī wrote a Persian poem on the subject, entitled Qissae Padmāwat. Rai Gōbind Munshī in 1652 A.D. wrote a version in Persian prose, called (after the chronogram of its date) Tukfatu-l-Kulūb. Again Mīr Ziyāu-d-dīn 'Ibrat, and Ghulām 'Alī 'Ishrat wrote a joint version in Urdū verse in 1796 A.D. Malik Muḥammad's poem was written in 1540 A.D.

Concerning the author little is known. He tells us himself that he was the disciple of Sayyad Muḥīud-d-īn. He studied Sanskrit Prosody and Rhetoric from Hindū Paṇḍits at Jāyas. He belonged to the Cistiyā Nizāmiyā, that is to say, he was the eleventh disciple in descent from the well-known Nizāmu-d-dīn, who died in 1325 A.D. Muḥīu-d-dīn's teacher was Shaikh Burhān, who resided at Kalpī in Bundēl'khaṇḍ, and who is said to have died at the age of a hundred years in A.D. 1562-63. The poet was patronized by Shēr Shāh.

The only other fact which we know for certain is that he was blind of one eye. I have collected the following traditions about him. One of Sher Shāh's allies was Jagat Dēv, (enthroned 1527 A.D.: died 1573 A.D.), Mahārāj of Ghāzīpur and Bhōj'pur. He was present at the battle of Bagh'sar (Buxar) in which Shēr Shāh defeated Humāyūn. Malik Muḥammad is said to have attended his court. Two of Malik Muhammad's four friends, whom he mentions in his poem (22) were also patronised by Jagat Dev. These were Yusuf Malik and Salone Singh (whom Malik Muhammad calls Miya as if he was a Muşalman). It is said that another attendant at Jagat Dev's court was a Katthak, named Gandharv Rāj, who was skilled in the art of singing. Malik Muḥammad was greatly attached to him and gave him his blessing, prophesying that skill in song would always remain in his family, and, at the same time, begging him to take, as a sign of affection, his title of Malik. Ever since, Gandharv Rāj's descendants have called themselves Malik, and members of the family still live in Talūkā Rāipurā and at Haldī in Balivā District, and are renowned singers.

It is said that the Rājā of Amēthī was childless, but was granted a son, in consequence of the prayers of Malik Muḥammad. When the poet died, he was buried at Amēṭhī, and his tomb is still shown, and worshipped by believers. Malik Muḥammad's two friends, Malik Yūsuf and Salōnē, died in what is now the district of Gōrakh'pur, from a surfeit of mangoes. Malik Muḥammad was with them at the time, and himself narrowly escaped. The mangoes are said to have been infested by poisonous insects.

The text of the Padumāwati, being in the thēth Hindī language, and written in the Persian character, is very difficult both to read and to understand. It has been frequently transliterated into the Nāgarī character, but the transcriptions, whether MS. or printed, are full of mistakes, generally guesses to make the meaning clear. The best transliterated edition is that by Paṇḍit Rām Jasan of Banāras; but even in his case (putting instances of sanskritization out of sight) hardly a line is correct. There are several printed editions in the Persian character, but they too are all incorrect. We have been fortunate enough to become possessed of several old MSS. of the poem in the Persian character, and by diligent comparison we have endeavoured to reproduce, in the Nāgarī character, the actual words written by the poet. A glance at the critical notes will show the labour involved in the task.

For the purposes of these specimens, we have used the following MSS.:—A. MSS. in Persian character (marked collectively as P).

- (1) India Office Library, Pers. Cat. 1018. Dated 1107 Hij. = 1695 A.D. (Ia).
- (2) Ditto No. 1975. Vowel marks freely used. Correctly written. Dated 1109 Hij. = 1697 A.D. (Ib).
- (3) Ditto No. 1819. Vowel points inserted in red ink by a later hand. Dated 1114 Hij. = 1702 A.D. (Ic).
- (4) India Office Library, Urdu Catalogue, No. 3130. Few vowel points. In two different handwritings. No date, (Id).

All these Persian MSS. are very fairly correct. We have taken Ib. as the basis throughout.

- B. MSS. in the Devanagari character (marked collectively as N).
  - (1) India Office Library, Sanskrit Catalogue, No. 2471. A magnificent copy, profusely illustrated. Written by Thānā Kāyath of Mirzāpur. No date. Spelling highly Sanskritized (Is).

We must here express our thanks to the authorities of the India Office Library, for the loan of the above MSS.

- (2) A well written copy kindly lent me by the late Kavirāj Syāmal Dās, belonging to the library of the Mahārāj of Udaipur. Spelling not so Sanskritized. Dated Sambat 1895=1838 A.D. (U).
- C. MSS, in the Kaithi character.
  - (1) A clearly written copy. With very irregular spelling: and many important variations in the readings. Written in Sambat 1812=1755 A.D. (K).
  - (2) A well written correct copy, but incomplete. The commencement, and several portions in the middle are missing. It also contains several interpolations. Written in Sambat 1758 (A.D. 1701), at Vaitāla-gaḍha, by Jaya-kṛṣṇa Dūbē, the son of Hari-rām. The last dōhā is numbered 739. (K²).
  - (3) A fairly correct copy. Complete. Contains several interpolations. Commenced in Sambat 1879 (A.D. 1822). Writer's name not mentioned. (K<sup>8</sup>).

These three books are full of various readings, and owing to the use of the Kaithī character, the spelling is very irregular. All the readings of K<sup>2</sup> and K<sup>3</sup>, have not been inserted, but only those which illuminate doubtful points in the text.

As might be expected in a work sometimes written in the Persian, and sometimes in the Dēva-nāgarī character, the spelling of the MSS. is very capricious. In editing the text, we have adopted a system of spelling, and of representing grammatical forms, which, we believe, represents as nearly as possible the practice of the best copies. In a critical edition, a uniform system of spelling is absolutely essential, and as no single manuscript follows any rules on the subject we have allowed ourselves some latitude. The principal points are as follows:—

Spelling:—Prākrit words are spelt as in the Persian copies. When the Persian copies give vowels, those vowels are adopted. When no vowels are given, we have used our judgment in adopting the vowels given in the Devanāgarī and Kaithī copies.

On the other hand, for precisely similar reasons, we have generally adopted the spelling of Arabic and Persian words which is best vouched for by the Dēvanāgarī and Kaithī copies. Such words are phonetically spelt in that alphabet.

U and K uniformly write 4 as w. We have not followed them in this.

The termination के nh, is capable of being read as equivalent to either the plural oblique termination न्द, or to the singular oblique termination न्दिं or दि. Unless the context showed that न्द is required, we have transliterated it दि. Even in the best Persian MSS. the nasal is inserted so capriciously, that it is at least doubtful whether it should be used in the singular, and we have accordingly followed the best Dēvanāgarī MSS., in omitting it, in this case, throughout.

In Tadbhava words, a Sanskrit or Prakrit medial म becomes व (Cf. Hēma-candra's Prakrit Grammar, IV. 397). Thus the representative of the Sanskrit कमल्लम् is कवंल (not कंवल), and of स्मरण्म्, भवंरन. This वं, at the end of a word becomes जं, thus नाजं (not नांज), a name. When म or anusvāra, however, forms the first member of a compound, the preceding vowel is nasalized. Thus खाँब (for Prakrit खम्ब), a mango, भँवारद, (for संवारयनि), he arranges.

In the preposition खन, the व becomes उ. Thus, अउगादि, for खनगादि, having bathed. In other cases after ख, ए, or ए, medial व remains unchanged. Thus प्यन, wind, भवन, a house, भैवरा, a savage. After any other vowel, medial व is dropped. Thus सुखन (for सुवन), earth, जिखना (for जिवना), life. A final व always becomes उ. Thus जीउ (for जीव), life. Similarly for य, e.q. नयन.

#### Scheme of transliteration adopted in this work:—

ष a, शा  $\bar{a}$ , इi, ई $\bar{\imath}$ , ख u, ज  $\bar{u}$ , पृ e, ए  $\bar{e}$ , शो o, शो  $\bar{o}$ .  $\tilde{\ }$  , thus शं  $\tilde{a}$ , शों  $\tilde{a}$ , इ $\tilde{\imath}$ , ई $\tilde{\ }$ , and so on.  $\dot{\ }$   $\dot{\ }$   $\dot{\ }$   $\dot{\ }$ 

The following vowels occur only in a few Sanskrit words, ष r, रे ai, खो au. In Tadbhava words रे and खो do not occur. खद is transliterated ai and खंड au. In Nāgarī MSS. when रे and खो occur, they are plainly stenographic signs for खद and खंड. This is frequently shown by the metre. There is no danger of confusing खद, खंड, and रे, खो, for they appear in distinct classes of words, खद, खंड, are always in Tadbhava words, or in corrupted Tatsama words, रे and खो occur only in words lifted bodily from Sanskrit:—

```
क k, ख kh, ग g, घ gh, ङ g.

च c, इ ch, ज j, भ jh, ञ \tilde{n}.

z t, z th, ङ d, z dh, u n.

z t, z th, z d, z dh, z z dh, z dh, z dh, z dh, z dh, z dh, z z dh, z dh, z dh, z dh, z dh, z dh, z z dh, z dh, z dh, z dh, z dh, z dh, z z dh, z
```

 $\pi$  only occurs in Persian words, representing the Persian  $\omega$ , or in pure Sanskrit words. In the former case it is transliterated  $\underline{sh}$ , and in the latter by c.

Arabic and Persian letters.

 $\overset{\cdot}{\circ} \underline{s}, \ \underline{t}, \ \overset{\cdot}{\circ} \underline{k}\underline{h}, \ \overset{\cdot}{\circ} \underline{z}, \ \overset{\cdot}{\circ} \underline{z}, \ \overset{\cdot}{\circ} \underline{z}, \ \overset{\cdot}{\circ} \underline{k}\underline{h}, \ \overset{\cdot}{\circ} \underline{z}, \ \overset{\cdot}{\circ} \underline{z$ 

#### Grammar.

Substantives: - The oblique cases are all formed by adding fe or t for the singular, and हिं or ई for the plural, before which, a final long vowel is shortened. Thus from राजा, a king, we have राजिइ or राजइ, for the Instrumental (or Agent), Dative, Ablative, Genitive and Locative Singular. In the Plural, च is sometimes substituted for चिं, thus कानच (38, 2), in (their) ears. The Nominative Plural is usually the same as the Nominative Singular. Postpositions are not often used. We find, however, কর্ত্ত for the Accusative and Dative, मर्ड for Instrumental and Ablative, मँड, माँडा, पाँडा, and पद for the Locative, and others. The following postpositions are found for the Genitive क or के (fem. कर्), कर (fem. करि), केर (fem. केरि). At the end of a line we often have केरा (fem. केरी).

Pronouns:—Ist Person; मर्, or इड, obl. मोहि or मो, genitive मोर. Plural

2nd Person: तुँ or तुँह, obl. नोहि or नो, genitive नोर or नोहर. Plur. तुन्ह, &c. Demonstrative: वह or जहर, case of Agent, वेर or जहर, obl. चोहि or चोही: Plur., Nom. वह or वेद, Agent, वेद, Obl. जन्ह.

Relative: जो, Agent जेंद्, Obl. जेंद्दि or जा, Genitive जास, &c. Plur. जे. जेर, Agent जेर, Obl. (including gen.) जिन्ह. जा is never used as an adjective.

So also the Correlative सो or तेंद्र.

Interrogative: an, who? an what?

Indefinite, कोर or कोज, anyone, obl. काइं. किक, anything.

| ,                                           |                                             | ,                |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------|
|                                             | Singular.                                   | Plural.          |
| $\mathbf{V}_{\mathtt{ERBS}}$ :— $Present$ : | 1. देखजं, I see.                            | देखिहिँ, देखद्ँ. |
|                                             | 2. देखिंस, देखिंह, देखर्                    | देखऋ, देखज.      |
|                                             | 3. देखिंस, देखिंस, देखर, देख.               | देखाँचँ, देखद्ँ. |
| The forms in                                | n <b>दि</b> and <b>दिं</b> are rather rare. |                  |
|                                             | Singular.                                   | Plural.          |
| ${\it Past}$ :                              | 1. देखेंचें;                                | देखें हिं.       |
|                                             | 2. देखें चि.                                | टेखेड.           |

| Past: | 1. | देखें डुँ ;         | देखें हिं. |
|-------|----|---------------------|------------|
|       | 2. | देखेंसि.            | देखेड.     |
|       | 3. | देखेंसि, देख (देखा) | देखें हिं. |
|       | ~  |                     |            |

From देना, दौन्हेंचि, he gave. So खेना.

|         |    | Singular. | Plural.   |
|---------|----|-----------|-----------|
| Future: | 1. | देखिइउँ.  | देखिहरूँ. |
|         | 2. | देखिहरू.  | देखिहज.   |
| •       | 3. | देखिहरू.  | देखिइइँ.  |

देखन, Fem. देखनि, may also be used for all persons of both numbers From देना, we have, 3rd. sg., दीहर.

Pres. Part: देखन, Past, देख.

Conj. Part: देखि, देखि कइ. From देना and खेना we have देइ or देइ, and खेद or खेद.

The past tense of a neuter verb is thus conjugated.

|    | Singular.                   | Plural.      |
|----|-----------------------------|--------------|
| 1. | সচুৰ, fem. মুহুৰ, I went.   | गए, fem. गई. |
| 2. | ग <b>प्र</b> च or गा, गर्च. | Do.          |
| 3. | गप्रच or गा, गर्च.          | Do.          |

The above does not, of course, pretend to be a complete grammar. It is only meant to show the spelling of the principal forms.

The metre of the poem consists of stanzas of seven  $caup\bar{a}\bar{i}s$  followed by a  $d\bar{o}h\bar{a}$ . In the latter, a  $m\bar{a}tr\bar{a}$  is frequently omitted in the first half. In the  $caup\bar{a}\bar{i}s$ , accent is frequently used instead of quantity, a short accented syllable being treated as a long one, especially at the end of a line. Malik Muḥammad wrote long before Kēçava-dāsa laid down the canons of Hindī metre. Such accented short syllables we have marked, in transliteration with an acute accent, thus,— $niram\acute{a}r\ddot{e}$  (2, 3).

## TRANSLATION.

#### CANTO I. THE PREFACE.

- (1). I bear in mind that one and only primal Maker, who gave life and made the world. First made He manifest the Light, then made He (for the Light) the mighty mountain Kailāsa.¹ He made the fire, the air, the water, and the dust, and, from them, made He forms² of varied hue. He made the Earth, and Heaven, and Hell; and He made incarnations in many persons.³ He made the mundane egg² with its seven⁵ continents. He made the universe with its fourteen⁶ worlds. He made the sun for the day, and the moon for the night; He made the asterisms and the systems of the stars. He made coolness, sunshine and shade; He made the clouds and lightning (that abideth) in them.
- 1 By 'Light,' the poet refers to Mahādēva, who dwells in Kailāsa. Indian Musalmāns frequently consider Adam, the first man, as the same as Mahādēva. The fact that the poet expressly says that Kailāsa was made 'for' the Light, shows that he cannot be referring to light, the first of created things. In the system of the Nānak-panthīs, to which Kabīr, from whom Malik Maḥammad borrowed much, originally belonged, the Supreme Being is, in its essence, jōti or light, which, though diffused into all creatures, remains distinct from them. The Human Soul is also this light, a scintilla animæ divinæ, which has emanated from the absolute, and is itself immortal. See Trumpp, Ādū Granth, pp. ci and ff.
- 2 An Urdū gloss translates urēha by نقش design, stamp, drawing. I have noted it also in asa mūrata kē daī urēhī, and in bhaī urēha puhupa saba nāmā. In the second the Urdū translation gives غاهر كي and in the latter, the whole line is translated تويهه معلوم هوتا تها كه رنگ برنگ پهول هو قسم علوم هين. The word is still used in Oudh and Bihār by women, in the sense of racanā. It is derived from the Skr. ullēkha.
- 3 Apparently, incarnations in many castes. Alluding to the doctrine that incarnations have occurred in all religions in many parts of the world. Or it may, as the comm. suggests, only refer to the various avatārs of Viṣṇu.
  - 4 I. e., the universe, alluding to the well known tradition detailed in Manu.
- 5 The seven horizontal divisions of the world, viz., Jambu, Plakşa or Gömēdaka, Çālmala, Kuça, Krauñca, Çāka, and Puşkara.
- 6 There are seven worlds (lōka) above, viz., Bhūr-lōka, Bhuvar-l., Svar-l., Mahar-l., Janar-l., Tapar-l., and Satya-l. or Brahma-l., and seven below, viz., A-tala, Vi-tala, Su-tala, Rasā-tala, Talā-tala, Mahā-thla, and Pūtāla. According to Musalmāns, there are seven regions (طبق) above (these are heavens), and seven below (earths).

Hosted by Google

All things are so made by Him, that naught is worthy to be compared with Him. First take I His name, and then in deep thought do I begin my story.

2. He made the seven<sup>2</sup> shoreless oceans, and He made the mountains of Mēru and Kukhaṇḍa.<sup>3</sup> Rivers made He, and streams and springs; crocodiles and fish made He of many kinds. He made the oyster shell, and the pearl which filleth it; He made many flawless gems. Forests made He and roots; <sup>4</sup> tall trees made He, palmyras and date palms. He made the wild animals <sup>5</sup> which dwell in the forest; He made the fowl which fly whither they will. He made colours, white and black; He made sleep, and hunger, and rest. He made the betel-leaf and flowers, and the pleasures of taste; many medicines made He and many sicknesses.

He made them in less than the twinkling of an eye; all made He in a single instant. He fixed the Heavens in space without a pillar, and without a prop.

3. He made man, and gave him dominion; He made grain for his food. He made the king who taketh pleasure in his kingdom; He made elephants and horses for his array. He made for him many delights; some made He lords, and others slaves. Wealth made He from which cometh pride; He made longings which none can satisfy. He made life which all men ever desire; He made death, from which none can escape. Happiness made He and myriads of joys; sorrow made He, and care and doubt. Some made He poor and others rich; He made prosperity and very deep adversity.

Some made He weak, and others strong. From ashes made He all, and again turned He all to ashes.

- 4. He made agallochum, musk, and the scented khas grass; He made the camphors,— $bh\bar{\imath}mas\bar{e}ni^7$  and  $c\bar{e}na.^8$  He made the snake in whose mouth dwelleth poison; He made the snake-charm which carrieth off the bite. He made the Water of Life, which giveth eternal life to him who getteth it; He made the poison, which is death to him who eateth it. He made the sugarcane filled with sweet juice; He made the acrid creeper with its manifold fruit. He made the honey which the bee stores in its home; He made the humble bee, the birds and winged creatures. He made the fox, the rat and the ant; He made many creatures which dig the earth and dwell therein. He made demons, goblins and ghosts; He made ghouls and  $D\bar{e}vas$  and Daityas.
- a meaning for which I can find no other authority. It means literally to plunge into water, hence to be immersed in anything, to have the mind fully occupied.
- 2 These encircle the seven continents ( $dv\bar{v}pas$ ) mentioned in l. 5. Their names are, Lavaņa (or Kṣāra), Ikṣu, Surā (or Madya), Ghṛta, Dadhi, Dugdha, Jala. The author, in the description of the seven seas, later on, gives a different enumeration, viz., Khāra, Khīra, Dadhi, Jala, Sura, Udadhi, Kilakila.
- 3 Mēru is the well-known mountain. It represents the northern hemisphere or pole, and is the abode of the Gods. Kukhanda is Kumēru, the southern hemisphere or pole, the region of the daityas or demons. The poet has mixed this up with Kiskindha, also to the south of Oudh, and has confounded the two names.
  - 4 Jari is a root used for medicine, and mūri is a root used for food.
  - 5 Sāuja is any animal used for food.
- 6 Two Urdū glosses translate danda by grief, but the dictionary meaning of the word is enmity (dwandwa). Here it means opposition of ideas, doubt.
  - 7 The Bhīmasēna-karpūra of Sanskrit.
  - 8 The Cina-karpūra of Sanskrit.



He made eighteen thousand creations of varied kinds. For all did He make meet provision, and thus gave food to all.

5. He indeed is a master of wealth, to whom belongeth the universe; to all He giveth continually, yet His storehouse minisheth not. To every creature in the world, aye, from the elephant even unto the ant, doth He day and night give its share of nourishment. His eye is upon all: none is forgotten, neither foe nor friend; nor bird nor grasshopper, nor aught whether manifest or hidden is forgotten. He deviseth dainty food of many kinds. All doth He feed thereof, yet eateth not Himself. His meat and His drink is this—that to all He giveth nourishment and life. All have hope in Him at every breath, nor hath He ever (turned) the hope of any to despair.

Æon after æon doth He give, yet never minisheth (His store). Yea, so doth He this with both hands, that whatever hath been given in this world, hath all been given by Him.

6. Let me tell of Him as that great primal king, whose rule is glorious from the beginning to the end of things. Ever all-bounteous doth He rule, and whom He willeth, rule to him He giveth. He maketh umbrellaless him who hath the umbrella of royalty; and He giveth its shade unto him who is without it; no other is there who is equal unto Him. The people all look as He upturneth the mountains, and maketh the ant (that crawleth from beneath them) equal unto the elephant. Adamant He maketh like unto straw and scattereth it, and again He maketh straw like adamant, and giveth it honour. For one created He food, and enjoyment and all happiness; another striketh He with beggary and a home of poverty. No one understandeth what He hath done, for He doeth that which is beyond the power of mind and thought.

All else is non-existent.<sup>2</sup> He alone is ever the same, whose wondrous creations are such as these. He createth one and destroyeth him, and, if He will, He formeth him again.

7, Invisible, formless and untellable is that Creator; He is one with 3 all, and all are one in Him. Whether manifest or hidden, He is all pervading; but only the righteous recognize Him, and not the sinful. He hath no son nor father nor mother, no family hath He, and no relations. He hath begotten none, nor is He begotten of any; but all created beings proceed from Him. All things, as many as exist, He made; nor was He made by any one. He was at the beginning, and He is now; He alone remaineth existent and no one else. All else that are, are mad and blind; for after but two or four days they do their work and die.

Whate'er He willed that He did, He doeth that He willeth to do. No one is there to prevent Him, and, by his mere will, He gave life to all.

- 8. In this manner know ye Him, and meditate upon Him, for so is
- 1 There is no such enumeration of created beings in the works of Musalmān doctors, but, in poetry, both Persian and Hiudūstānī, phrases like hizhda hazār 'alm, the eighteen thousand created beings, are of frequent occurrence;—more especially in the class of works called maulūd, which celebrate the Prophet's birth. The expression merely means an enormous quantity, like our 'thousand and one.'
  - عاني, transient.
- <sup>8</sup> The Urdū gloss translates baratā by نزويك "near," but I know of no authority for this meaning. Baratā means baṭā huā, twisted as a rope is twisted, hence involved in, closely connected with. Compare Bihārī Sat'saī, 59, dīṭhi barata bādhī aṭanī, twisting their (mutual) glances into a rope, they bind it from balcony to balcony.



the tale written in the holy book. The Lord hath no life, and yet He liveth; He hath no hands, and yet He maketh all things. He hath no tongue, yet He telleth everything; He hath no bodily form, yet that which He shaketh, is shaken. Ears hath He not, yet heareth He all things; Heart hath He not, yet The Wise One discriminateth all things. He hath no eyes, yet all things doth He see; How can anyone discern as He doth? No one hath a form like unto His; nor, like Him, is any one so incomparable. He hath no abiding place, yet He is not without an abiding place (for He is omnipresent). He hath no form nor mark, yet His name is THE PURE.

He is not indiscrete, nor is He discrete, yet so doth He dwell (within the universe), and fill it (with Himself). To those who can see, He is near, but He is far from the foolish blind.

9. The simple-minded knoweth not the secret of the other priceless jewels which He hath given. He hath given us a tongue, and the pleasures of taste; He hath given us teeth, which brighten 2 a smile. Eyes hath He given us, to see the world; ears hath He given us with which to hear language. He hath given the throat in which dwelleth our speech; He hath given us fingers and noble arms. Graceful feet hath He given us with which we walk; that man knoweth the secret of all these blessings who hath none. Yea, it is the old who know the secret of youth; when they find not their young days though they (go bent forward) seeking them. The great man knoweth not the secret of poverty; but the poor man knoweth it, to whom poverty is come.

It is the sick man who knoweth the secret of the body, while the healthy man liveth careless; but the secrets of all are known to the Lord, who abideth ever in every body.

10. Very immeasurable are the makings of the Maker; no teller can tell them. If (all the writers of) the Universe took the seven heavens<sup>3</sup> for paper, and filled the seas<sup>4</sup> of the earth with ink; if they took as many branches as cover <sup>6</sup> all the forests in the world, and all the hairs and down (of animals), and all the feathers of birds; if they took the motes of dust and salt where'er they found them, and all the drops in the clouds and all the stars of heaven; and turned them all to pens and wrote, still then they could not write the shoreless ocean of his wondrous works. So hath He manifested all His skill, that even now not one drop of that ocean hath decreased. Think thou of this, and let not pride be in thy heart; for mad is he, who, in his heart, nourisheth pride.

Very full of holiness is the Lord. What He willeth, for Him that quickly is. So full of holiness can He make a man, that that man, himself, performeth countless holy actions.

- 1 Urdū gloss for  $pur\bar{a}na$ , وراّع, the Qur'ān. This is quite possible. It will be seen that Mallik Muḥammad frequently uses Hindū words as Musalmān technical terms. E. G.,  $c \hat{e} l \bar{a}$ , xx, 4.
  - 2 Lit., are fit for.
  - 8 The seven Heavens, see note to i, 5.
- 4 The seven seas of Hindu tradition, see ii, 1. The general idea of this verse is taken from the Kahf or Cave Sūrah of the Qur'ān. Verse 109 runs 'Say, "were the sea ink for the words of my Lord, the sea would surely fail before the words of my Lord fail; aye, though we brought as much ink again."
- b Bana-dhākhā, is equivalent to bana kē dhākhanē-wālē, (branches) which cover the forest. The subject of all these objects is sansārā in the fifth line.



11. Thus, made He one man without a blemish, named Muhammad, glorious as the full moon. It was his radiancy that God first produced, and then for love of him He created the universe. He kindled that light and gave it to the world. The world became clear, and recognized its (true) way. If that bright man had not been, the dark path would not have been visible. The deity (Muhammad) wrote the second place (in heaven) for those who learned his creed. For those who have not taken (refuge in) his name throughout his life, God hath prepared a place in hell. God made him His messenger to the world, and whoever hath taken his name passes safely across both worlds.

God will ask of each his virtues and his vices, (when) there will be the (great) casting up of accounts. But he (Muhammad) will humbly bend before him, and will effect the salvation of the world.

12. Muḥammad had four friends, who (followed him) in his place, and the four had spotless names in both worlds. Abū Bakk Ṣiddī, the Wise, who first truthfully (sidq) brought the faith (into the world). Then 'Umak, who adorned the title (of Caliph); justice came to the world when he adopted the faith. Then 'Uṣmān, the learned and wise one, who wrote the Qur'ān, as he heard its verses. Fourth came 'Alī, the mighty lion; when he attacked, both heaven and hell quaked. All four had one mind, and one word, one path and one fellowship. Each preached the same true word, which became authoritative, and read in both worlds.

The very Qur'ān 4 which God 5 sent down (to this world), that holy book they read; and they who (have lost their way) in coming (into the world), when they hear it, find the path. 6

- 1 Lit., teaching. The Urdu gloss gives 2, the Musalman creed.
- 2 The ihaloka and paraloka of the Hindus. This world and the world to come.
- 8 Lit., brought.
- 4 Here again we have purana used for the Musalman sacred book.
- 5 Here vidhi, a Hindu technical term.
- 6 Abū Bakr ibn Abī Quḥāfa was Muḥammad's dearest friend and father-in-law, and one of his first converts. He enjoyed immense influence with his fellow citizens of Mecca, and earned by his probity the appellation of 'aṣ-ṣiddīq,' 'The True.' He accompanied Muḥammad in the Flight, and on his death (632 A.D.) he became the first Caliph. He died 634 A.D.

'Umar ibn Al-khattab was converted in the 6th year of the call (615 A.D.). His conversion carried with it so much weight that the Musalman traditions relate it with miraculous attendant details. Abu Bakr by his eloquence and address, and 'Umar by his vigour and promptitude, supplied the want of the practical element in Muhammad's character. 'Umar set the example of public (instead of private) prayer, which was followed by other Muslims. He was the leading spirit of the Emigrants (muhājira) who had left Mecca at the time of the Flight, and settled in Medina. He procured the nomination of Abu Bakr to be first Caliph, and, as a matter of course, succeeded him as second Caliph in 634. He was murdered at Medina in 644.

'Usmān ibn 'Affān was one of Muḥammad's first converts, and married his daughter. He was elected third Caliph on the death of 'Umar. The Qur'ān was compiled in its present form in his reign. He was killed at the age of eighty-two in 655, in the rebellion which arose in consequence of the movement, the ultimate aim of which was the deposition of 'Uṣmān in favour of 'Alī.

'Alī ibn Abū Tālib was Muḥammad's cousin, and one of his first converts. He followed him to Medina three days after the Flight. He succeeded 'Uṣmān as fourth Caliph in 655, and was murdered in 660 A.D.

The first compilation of the Qur'an was undertaken by Zaid ibn Şabit, who was ap-

6

13. Shār Shāh is Sultan of Delhi, who warmeth the whole world reven as the sun. His kingdom and throne beseem him well; low on the earth have all kings laid their brows before him. By caste a Sūr² and with his sword a hero; wise is he and full of all skilfulness. In the nine regions the sun (or all heroes) hath set (or have bent low) before him, and the seven continents of the world have all bowed before him. All his kingdom he won with the might of his sword, as did Alexander, the Zū-l-qarnain. On his

pointed to the work by the Caliph Abū Bakr at the instigation of 'Umar. Zāid had been an amanuensis of Muhammad. This redaction had no canonical authority, and discrepancies in the text soon appeared. Accordingly, 'Usman confided to Zūid and three other Quraishites the preparation of an edition which was to be canonical for all Muslims. This text is the one which is now extant.

- l Lit., the four quarters. The use of khanda is uncommon, but it is the only meaning which I can suggest here. An Urdū gloss gives عارون طوف.
- <sup>2</sup> Here, and in the following stanzas there is a series of puns on the word  $s\bar{u}ra$ , which is not only the name of the Afghān tribe to which  $\underline{Sh}\bar{e}r$   $\underline{Sh}\bar{a}h$  belonged, but also means a hero, and the sun.
- 8 Lit. 'In the nine regions there was a bending of sūra,' where, again, there is a pun on the word sūra, 'hero' or 'sun.' According to the most ancient Hindū Geographers, India was shaped like an eight-petalled lotus. These eight petals, together with the central division, formed the nine khandas or regions, viz., Pañcāla (central), Kalinga (S. E.), Avanti (S.), Ānarta (S. W.), Sindhu-Sauvīra (W.), Hārahaura (N. W.), Madra (N.), Kauninda (N. E.). The Purāṇas give a different list of names, viz., Indra (E.), Kasēru (N.), Tāmraparṇa, (? S.), Gabhastimat, Kumārikā (Central), Nāga, Saumya, Vāruṇa (W.), Gāndharva. See Cunningham's Ancient Geography of India, pp. 5 and 66. The Comm. gives Bhārata-varṣa, Kinnara-varṣa, Hari-vara, Kuru-varṣa, Hiraṇmaya-varṣa, Ramyaka-varṣa, Bhadrāçva-varṣa, Kētumālaka-varṣa, and Ilāvṛta; cf. Viṣṇu-Purāṇa, ii, 2.
  - 4 See I, 5.
- <sup>5</sup> Zū-l-qarnain, means 'The Master of Two Horns.' Musalmān tradition varies about this name. According to some, the Zū-l-qarnain was not Δlexander the Great, but another saint, who lived at the time of <u>Kh</u>wāja <u>Kh</u>iẓr, and who was so called from his having two curls hanging, one from each side of his forehead, or because he reached both sides of the world, or because he was noble by descent from both his parents, or because he went through both the light and dark parts of the world, or because he died when struck on one side of the forehead, and then was restored to life, and again died on being struck on the other side of the forehead, and again came to life.

Beale's Oriental Biographical Dictionary (Ed. Keene), says 'Master of Two Horns, a title of Alexander the Great, probably based on coins representing him in the character of Ammon.' Alexander's coins show his head adorned with two ram's horns. They were widely current in the East, and the Muḥammadans probably gave him that name after his coins.

The Musalmān idea of Alexander the Great is based upon legends contained in the Qur'ān and its commentaries. Thus, Burton, Arabian Nights, night eccelxiv, says, 'Iskandar (i. e., Alexander) was originally called Marzbān (Lord of the Marches), son of Marzabah, and, though descended from Yunān, son of Japhet, the eponymus of the Greeks, was born obscure, the son of an old woman. According to the Persians he was the son of the elder Dārāb (Darius Codomannus of the Kayanian or second dynasty), by a daughter of Philip of Macedon; and was brought up by his grandfather. When Abraham and Isaac rebuilt the Ka'abah they foregathered with him, and Allah sent him forth against the four quarters of the earth to convert men to the faith of the Friend or to cut their throats; thus he became one of the four world-conquerors with Nimrod, Solomon, and Bakht al-Nasr (Nabuchodonosor); and he lived down to generations of men. His Wazīr was Aristū (the Greek Aristotle), and he carried a couple of flags, white and black, which made day and night for him and facilitated his conquests.' The Comm. gives a well-known legend about the title given to him in the text. Alexander concealed the fact of his having horns from the public, and it was known only to his barber. One day, owing to sickness, this barber sent

hand is Solomon's ring, and, with it, he gave gifts to the world with full hand. Majestic is he, and a mighty lord of the earth; like a pillar he supporteth the earth and maintaineth the whole universe.

Muhammad blessed him and said, Reign thou from age to age. Thou art the Emperor of the World. The world is a beggar at thy door.

14. I tell of the heroism of this king, Lord of the world, the weight of whose array is greater than the world can bear. When his army full of horsemen advanceth, covering the earth, mountains crash and fly away in powder, night cometh from the clouds of dust which eclipse the sun, so that man and bird alike goeth home to bed. The land taketh flight, and goeth up into the firmament; earth-dust covereth each continent,—yea the world, the

his son Babban Ḥajjām as his deputy. After the hair-dressing was finished Alexander warned Babban, that if he told any one about the horns he would lose his head. The secret burnt within the wretched man so that he was like to burst, till he relieved his feelings by whispering it to an old Jack-tree. The Jack-tree, unable to tell the secret, withered and died, and a carpenter bought it and made two fiddles and a drum out of the wood. These were bought for a concert at the palace, but when people tried to play them before Alexander, all that one fiddle could be got to say was, sīg sīg, sīg (horn, horn, horn), all that the other kin, kin, kin (who told? who told? who told?), and all that the drum, Babban Ḥajjām, Babban Ḥajjām, Babban Ḥojjām. The secret was thus divulged. Compare the story of Midas. Another well-known legend (referred to in the Padumāwati) is that he made friends with Khwāja Khizr, the Green Prophet, (see note to xx, 5) and was guided by him to Zalmāt, the Land of Darkness (called the Kajjalī-ban by Ḥindūs), where exists the Fountain of Life. He was, however, unable to drink of this Eternal Spring, and returned disappointed. His unsuccessful quest for the Water of Life has formed the basis of many stock poetical similes.

1 This is the famous ring with which Solomon 'was wont to imprison Jinns, Marids and Satans in cucurbites of copper, and to stop them with lead and seal them.' It was made of stamped stone and iron, copper and lead. According to others it consisted of four jewels, presented by as many angels, representing the Winds, the Birds, Earth (including sea), and Spirits, and the Gems were inscribed with as many sentences: (1) To Allah belong Majesty and Might; (2) All created things praise the Lord: (3) Heaven and Earth are Allah's slaves; and (4) There is no God but the God, and Muhammad is his messenger. This ring gave Solomon power over all supernatural beings, and hence endowed him with unending wealth,—in fact the whole secret of his power lay in it. Solomon conquered the King of Sidon and married his daughter Jizādih. She so incessantly mourned for her father, that Solomon commanded the Jinus to make an image of him to console her, and to this she and her maids used to pay divine honours. To punish him for encouraging this idolatry, a Jinn named Sakhr one day obtained possession of the ring which Solomon had entrusted to his concubine Aminah, while he had gone out for a necessary purpose. During his absence the Jinn transformed himself to Solomon's likeness, and came in and took it from her. Solomon also was changed in form and was not recognized by his subjects, and wandered forlorn about the world for forty days (the time during which the image had been worshipped in his house), while the Jinn reigned in his stead. At the end of that period the demon flew away, and flung the ring into the sea, where it was swallowed by a fish, which was afterwards caught and brought to Solomon who by this means recovered his kingdom and power. Solomon then imprisoned Sakhr in one of his cucurbites, and cast him into the lake of Tiberias where he still lies. This recovery of a ring by means of a fish is common to many legends. Compare those of Polycrates of Samos and of Cakuntala.

This Sakhr was the Jinn who brought Solomon the throne of Bilkis, the Queen of Sheba. She was a worshipper of the sun, and Solomon converted her to the worship of the true God, by this, and by his wisdom in answering her hard questions. He played one trick on her which is well-known all over the East. He heard that she had legs hairy like a goat, but could not ascertain the truth. So he made her walk over glass underneath which was water with fishes swimming in it. Believing that she had to wade through deep water, she tucked up her petticoats, and revealed to Solomon that the report



whole creation and the universe. The Heavens tremble, and Indra quaketh in fear; the snake-god Vāsuki fleeth and hideth himself in the lowest Hell. Meru sinketh down, the oceans dry up, the forests break and are mingled with the dust. (When his army marcheth to a halting place) some of his advance-guard may receive a share of water and of grass for their horses, but for none of his rear-guard is there even sufficient mud.

Citadels which have never bowed to anyone, when he advanceth all become dust,—when the Lord of the World, <u>Sh</u>ēr <u>Sh</u>āh, the Sun of the Universe attacketh them.

15. I tell of his justice, how it is upon the earth. Not even to a crawling ant doth anyone (dare to) give pain. Naushīrwān was called The Just, but even he was not equal to the justice of Shēr Shāh. He did justice like unto 'Umar, for the shout of praise to him was (heard over) the whole world. No one dareth even to touch a nose-ring lying fallen on the ground, (much less to pick it up and appropriate it). On the very highways do men cast about gold (yet no one snatcheth it). The cow and the tiger walk together on the same road, and both drink water together at the same landing-ford. He straineth milk and water (mixed together) in his court, and separateth the one from the other. He marcheth with piety, justice and sincerity, and the weak and the mighty he keepeth on even terms.

The whole earth blesseth him, folding its hands continually, and crying, May that head endure immortal as long as there is water in the Ganges and the Jamunā.

16. Again, how can I describe his comeliness, for all the world desireth the beauty of his countenance. His comeliness surpasseth in brightness even the full moon which God created. Sin abandoneth those who reverently gaze upon him, and the whole world maketh obeisance and blesseth him. As when the sun blazeth over the world, so, before him, all things hide their comeliness (in shame). Thus did the Sun<sup>7</sup> become a spotless man, with ten times more<sup>8</sup> beauty than the sun itself. No one can look upon him face to face, and if anyone see him, he remaineth with bent head. His comeliness

was true. Solomon begat a son upon her, who the Abyssinians say was Menelek, the founder of their royal race. She was not a very estimable character before her conversion.  $Sa^ilab\bar{\imath}$ , in his History of the Prophets, gives an entertaining account of her wrong doings. She introduced the worship of the sun into her dominion, and when she was married to her first husband against her will, she treacherously slew him on her wedding night. It required a mighty man like Solomon to tame so independent a young person. Much of this note is taken from Burton's Arabian Nights, and from Palmer's translation of the Qur'ān.

- 1 The  $\sqrt{mand}$  has two meanings, either 'to adorn '(mandana) or 'to crush,' (mandana). The passage here is corrupt in all MSS., and the reading is very doubtful.
  - 2 See note to line 5 of the first stanza.
- 3 This reference to Shēr Shāh's justice ('adal) may have a complimentary reference to his son 'Adal. See J. A. S. B., Pt. I, 1890, p. 167.
- 4 The celebrated king of Persia, surnamed 'Adil, or the Just. He ascended the throne 531 A.D. He was the Chosroes of the Greeks. Muhammad (B. 571) used to boast of his good fortune in being born when so just a king reigned. He died 579 A.D.
  - 5 The second Caliph in succession to Muhammad. See note to 12, 9.
  - 6 Göru is properly any domesticated herbivorous animal.
- 7 Here again the word sūra is introduced with a threefold meaning, hero, sun and proper name.
  - 8 Agari means 'excellent.'



increaseth by a quarter, day by day, the Creator formed his beauty above the world.

Comely is he with a jewelled (tiara) on his brow, and the moon waneth as he waxeth; while the earth, craving to see him, standeth and humbly offereth its praises.

17. Again God hath made him so greatly generous, that none in the world hath ever given gifts like unto him. Bali¹ and Vikramāditya³ were famed for their generosity, and Ḥātim Ṭāē³ and Karṇa⁴ were described as lavish; but none of them equalleth Shēr Shāh, for the very ocean and even Mount Mēru, are ever minishing (as they give up their jewels and gold). The kettle-drum of his generosity soundeth at his court, and the fame thereof hath gone even across the ocean. The world touched this Sun,⁵ and became of gold compact, so that poverty fled and went beyond the borders of his kingdom. He who but once approacheth him and asketh, for all his life is free from hunger and from nakedness. Even that (King of old) who performed ten horse-sacrifices,⁶—even he gave not holy gifts like him.

So generous hath Sultan Shēr Shāh been born upon the world, that none hath e'er been like him, or will be, nor doth anyone give such gifts.

- 1 The well-known Daitya, who gave Visnu his famous three and a half paces of ground.
- 3 'Clarum et venerabile nomen.' The well-known king of Avanti, many legends of whose generosity are given in the Simhāsana Battīsī.
- § Familiar to readers of the Bāgh-o-Bahār (story of the second Darwēsh). His liberality continued after his death. His tomb was surrounded by stone images of girls, which each night used to burst out into lamentations for so good a man. King Zū-l-karā'a camping near there one night, hearing the wailing, asked the reason, and was told it was the tomb of Hātim Tāē. He then cried out in jest, 'O Hātim Tāē, we are thy guests, and hungry.' Shortly afterwards one of his camels became violently ill and (as they say in Ireland) to prevent its dying, they killed it, and then, to make the best of a bad job, had a good feast on its flesh. Next day, while they were on the march, they were met by Hātim's son bringing a she-camel. He explained that his father had appeared to him on the preceding night, and said 'Zū-l-karā'a sought hospitality from me last night, and I had nothing to give him; so perforce I killed his camel, and do thou now give him one in exchange for the one I took.' History does not relate how the son appreciated his father's vicarious hospitality, but he certainly did accept the responsibility.
- \* The famous Hero of the Mahabharata. The son of Kunti by Surya. He was famous for his generosity. Yudhisthira once asked Kṛṣṇa, who was the most generous member of his family. To his mortification Kṛṣṇa replied 'Karṇa.' The following is an example. A poor Brahman woman had a child born to her, and her husband went to Yudhişthira and begged for some wood to make a fire to warm her. Yudhisthira ordered his steward to supply the fuel, but on the latter reporting that there was none just then available, he told the Brāhman to go away, and to come again in an hour or two, when he could be supplied. The Brahman went on to Karna and made a similar request. It happened that, here too, the supply of fire-wood was temporarily deficient, and the steward asked Karna to tell the man to come again in an hour or two (as Yudhisthira had done). 'Fool,' replied Karna, 'shall I leave the poor woman to die of cold, while you are searching for fuel? Break up my beds till the Brahman has enough wood for to-day, and tell him to come to-morrow for more.' 'This,' said Kṛṣṇa to Yudhiṣṭhira, 'is the difference between you and Karṇa. Had you no beds to break up?' The above legend is sung by the Vyāsas at the passage in Maha-bharata where Karna divested himself of the ear-rings and armour (with which he had been born), and gave them to Indra, (See Mahā-bhārata, Ādi-parvan, Adhyāya 67, Clokas 141-143).
- b Again the triple pun on the word sāra. Shēr Shāh is compared to a philosopher's stone which changed all that touched it into gold.
- <sup>6</sup> This is a reference to Brahma, who completed ten Açva-mēdha sacrifices at Benares. The site of the Sacrifice is the well-known Daçaçva-mēdha ghāt in that city.



18. Saiyad Ashraf (Jahāngīr)<sup>1</sup> was an elect saint, and he it was who threw light upon my path. He lit the lamp of love within my heart; the light burned up, and my heart became pure. My way had been dark and invisible, and lo! it became bright and I understood. He cast my sins into the salt ocean, and making me as his disciple took me into the boat of virtue. He grasped my rudder firmly,<sup>2</sup> and I reached the landing place on the far bank. If a man hath such a steersman,<sup>3</sup> he graspeth him and bringeth to the other side. He is a protector, and one who succoureth in time of trouble, and, where (the water) is fathomless, there giveth he his hand.

His family title was Jahāngīr, pure like the moon. He was the Holy Master of the World, and I am the slave of his house.

- 19. In his house was a spotless jewel, Ḥājī Shaikh by name, fulfilled with good fortune. In his house were two bright lights, whom God created to show the way. Shaikh Mubārak glorious as a full moon, and Shaikh Kamāl spotless in the world. Both were stedfast, unmoveable like pole-stars, exalted even above Mēru and Kukhanḍa. God gave them beauty and glory, and made them pillars of the world. On these two pillars supported He the earth, and under their weight the universe remained firm. Whoever saw them and reverently touched their feet, his sins were lost and his body became pure.
- O Muhammad, there is the road secure, where a saintly teacher beareth company. O my soul, when he hath a boat and a rower, a man quickly gaineth the other side.
- 20. Muḥīu-d-dīn was my preceptor, my steersman, and I served him. He crosseth speedily who hath him upon the ferry. Before him was <u>Shaikh</u> Burhān, who brought him on the path and gave him knowledge. His spiritual guide was the good Alhadād, who in the world was a light and beauteous in the faith. He was a disciple of Saiyad Muḥammad and even perfected men enjoyed his fellowship. To him did Dāniyāl point out the path,—Dāniyāl, who consorted with Hazrat <u>Kh</u>wāja <u>Kh</u>izr. The Ḥazrat <u>Kh</u>wāja was pleas-
- <sup>1</sup> Saiyad Ashraf was one of the founders of the line of spiritual preceptors, whose representative in the first half of the 16th century (Muhīu-d-dīn) taught the poet. For full particulars see note to stanza 20.
- 2 This is a difficult passage. Kariā is the same as kadi, an iron ring, or a beam, hence a rudder. Either meaning will do here. Other MSS., and printed editions have unha mora kara būdata kai gáhā, he grasped my hand as I was sinking. Pēdhi kui means 'firmly.'
  - 8 Kanahāra or kanadhāra is the Sanskrit karņadhāra.
  - 4 See line 1 of the second stanza.
  - b Lit, sported in his company.
- 6 Khwāja Khizr, the Green Prophet, is a well-known figure in Muhammadan legends. He has been identified by some with Elijah and by others with St. George. He is said to be still living, and sometimes aids travellers who have lost their way. As stated in the note to xiii, 5, he conducted Alexander the Great to the Land of Darkness, when the latter was searching for the Water of Life. He usually appears on horseback, dressed in green (hence his name). In India he is looked upon as a saint not only by Musalmāns but also by Hindūs. Lāl Bēgī Mihtars pay him divine reverence. Their first pīr is Jesus, the Lord of the Wand, their second Khwāja Khizr, the Master of the Water-cup, their third Muhammad, the Great Interceder, and their fourth Lāl Bēg, the man of the Wildflowing Tresses (see Greeven, Knights of the Broom, 45). Temple's Legends of the Panjāb are full of references to him. He is, in India more especially a water-god, or the god of the Flood. Under his special protection is the well at Safīdam in the Jīnd state, which contains the Water of Life. Musalmān traditions make him out to have been a true believer in the Islām of his day and to have been Wazīr of Kai Qubād (6th century



ed with him, and brought him (as a disciple) to Saiyad Rājī Ḥāmid Shāh. From him (Muḥīu-d-din) did I win all my (good) deeds. My tongue was loosened, 12 and, a poet, (I learned to) tell my tale. 13

He was my master and I his disciple, evermore do I bow before him as his slave. Through him did I obtain a sight of the Creator.

B. C.), the founder of the second or Kayanian dynasty of the kings of Persia, and ninth in ascent before the Darius, who was conquered by Alexander. In the text, all that is meant is that Khwāja Khiẓr appeared to Dāniyāl, and performed his customary office of guide.

12 Lit. uncovered.

13 The following account of Malik Muḥammad's spiritual ancestors is taken partly from what the poet himself tells us, and partly from the Urdū gloss and other sources

He belonged to the Cishtiyā Nizāmiyā, that is to say he belonged to the spiritual descent which took its name from the celebrated Nizāmu-d-dīn Auliyā, the teacher of Amīr Khusrō, who died about 1325 A. D. His disciple was Sīrāju-d-dīn, whose disciple was Shaikh 'Alāu-l-ḥaqq. 'Alāu-l-ḥaqq's son and disciple Shaikh Nūr Qutb 'Ālam, the date of whose death is usually given as 1444 A. D. Chronologists, however, vary as to this; some say A. H. 808, i.e., A. D. 1405, others A. H. 813, i.e., A. D. 1410, others A. H. 818, i.e., A. D. 1415, others A. H. 848, i.e., A. D. 1444, and others again A. H. 851, i.e., A. D. 1447. Mr. Beveridge in J. A. S. B. lxiv, Pt. I, 207, considers A. H. 818, A. D. 1415, as the true date. He lived at Paṇḍuā in Māldah, and another disciple was Saiyad Ashraf Jahāngīr (see 18, 1.) Ashraf's most famous disciple was Shaikh Hājī, whose disciples were Shaikh Mubārak, and Shaikh Kamāl. Shaikh Nūr Qutb 'Ālam and Saiyad Ashraf Jahāngīr were fellow disciples (pīr bhāī) and from them eighth in descent came Malik Muhammad (Fl. 1540 A. D.)

The full genealogical table is as follows:—
| Nizāmu-d-dīn (d. 1325 A. D.)

Sīrāju-d-dīn.

Shaikh Alau-l-haq.

Shaikh Nūr Qutb 'Alam of Paṇḍuā, and Saiyad Ashraf Jahāngīr (vide xviii, 1), (son of preceding.)

Shaikh Mubarak and

Shaikh Ḥashāmu-d-dīn of Mānikpur.

Saiyad Rājī Hāmid Shāh.

Shaikh Daniyal (d. 1486 A. D.).

Saiyad Muhammad.

Shaikh Alhadad.

Shaikh Burhan.

Saiyad Muḥīu-d-dīn (vide xx, 1).

Malik Muhammad, (1540 A.D.)

From this it follows that the poet was not an actual disciple of Saiyad Ashraf Jahāngīr, as might be assumed from xviii, 1 and ff. Malik Muḥammad merely refers to him and praises him as his spiritual ancestor. A tradition makes him the poet's mantraguru, while Muḥīu-d-dīn was his vidyā-guru, i.e., the one initiated him, and the other taught him, which agrees with Malik Muḥammad's own language. Shaikh Dāriyāl, the fifth in the line before the poet, appears to have claimed to have had for a friend Khwāja Khizr, who introduced him to his preceptor, Saiyad Rājī Ḥāmid Shāh. Shaikh Burhān, Malik Muḥammad's spiritual grandfather resided at Kāl'pī in Bundēl'khaṇd, and is said to have died at 100 years of age in A. H. 970, or A. D. 1562-63. See Rep. Arch. Sur. Ind. xxi, 131.

21. Muḥammad was skilful, though he had but one eye,¹ and every poet who heard him was entranced. Even as God created the moon for the universe, so He put a dark spot upon her, while He made her bright. With that one eye the poet saw the whole world,² shining bright like Venus brilliant among the other stars.³ Until there come black spots upon a mango-fruit, it hath no fragrant scent. God made the water of the ocean salt, but nevertheless He made it immeasurably boundless. Mount Mēru was destroyed by the trident, and then it became a mountain of gold,⁴ and reached to heaven. Till black firestains defile the crucible (the ore) remaineth unsmelted, and becometh not pure gold.

The poet hath but one eye, but it is (bright) as a mirror, and that mirror's nature is pure. (Though he is uncomely), all that are beautiful clasp his feet, and with desire look upon his face.

As the prophet Muḥammad (see xii, 1) had four friends, so also had the poet Malik Muḥammad. He tells us their names were Malik Yūsuf, Salār Khādim, Miyā Salōnē and Shaikh Baḍē. Concerning these, see the introduction to this edition, and xxii, 1 and ff.

The Urdū gloss concludes (we insert dates and other particulars in parentheses), Those who consider that Ḥaẓrat 'Abdu-l-Qādir Jilānī (b. 1078, d. 1166) (God's mercy be upon him) is descended from Saiyad Muḥīu-d-dīn, and that Saiyad Rājū Qattāl (d. 1403) is descended from Saiyad Rājī, are far from being in the right. It is clear that the line of Qadariyās is descended from Ḥaẓrat 'Abdu-l-Qādir Jilānī. His preceptor was Ḥaẓrat Abū Saiyad.

'Saiyad Rājū Qattāl was full brother of Hazrat Saiyad Jalālu-d-dīn of Bukhārā (who was known as Makhdūm Jahāniyān Jahān (Gasht Shaikh Jalāl), and was his disciple). He was a Suharwardiyā by sect.

'Another disciple of Hazrat Nizāmu-d-dīn (the founder of Malik Muḥammad's line) was Shaikh Ruknu-d-dīn Abū-l-fath Ma'āṣir (fl. 1310), who was also disciple of his own father Shaikh Sadru-d-dīn ('Ārif, d. 1309). This last was disciple of his father Shaikh Bahāu-d-dīn Zikariyā (d. 1266) of Mul'tān, who was disciple of Shaikh Shahābu-d-dīn (Suharwardiyā, d. 1234), who travelled from city to city as missionary (peace be upon him).'

Makhdūm Jahāniyān was a disciple of Ruknu-d-dīn abovementioned. The Suhar-wardiyās form a branch of the followers of the  $c\bar{u}f\bar{c}$  sect, and are named from Suharward, a town near Bagdad, the birth place of the founder Shahābu-d-dīn above mentioned.

- l According to tradition this was the result of an attack of small-pox, which not only destroyed the sight of one eye, but dreadfully disfigured his features. It is said that some Rājā once saw him, and loudly scoffed at his ugly face, not knowing who he was. Thereupon the poet said, 'scoffest thou at me, or at the Potter who fashioned me?' Struck by his reply, the Rājā repented, and became his disciple. The poet still, however thanks God for all His mercies, and points out that every great and good thing in Nature has some detraction.
- 2 That is to say other folk with two eyes can see but a short way, but the poet's single eye 'in a fine frenzy rolling, can glance from heav'n to earth and earth to heav'n.'
- S Cukra, the regent of the planet Venus, had but one eye. He lost it this way. He was guru of the demon Bali, who gave Visnu, in his dwarf-incarnation, the famous three and a half steps of ground. Cukra, to prevent the success of Visnu's stratagem, came and hid in a water-vessel. When, at the time of making the formal gift, water refused to flow from the vessel, Visnu, under pretence of clearing out the spout with a stick, pierced Cukra's right eye.
- 4 According to tradition, mountains had once wings, and used to fly about. When they alighted after flight, they used to crush people under their weight, so Indra cut off their wings with his thunderbolts. The first to suffer amputation was Sumēru. It was a mountain of gold (Viṣṇu-purāṇa, ii, 2). The poet has substituted Çiva's trident (triçūla) for Indra's thunderbolt (vajra). This confusion between Çiva and Indra is constant throughout the poem.



22. The Poet Muhammad¹ had four friends, and by gaining their friendship he raised himself to equality with them. One was Malik Yūsuf, the learned and wise, who first of all knew the secret meaning of words. The next was Salār Khādim, the discreet, whose arms were ever raised either in (wielding) the sword or in (distributing) gifts. The third was Miyã Salōnē, a lion amidst unsurpassed heroes, a fighter with the sword in the battlefield. The fourth was Shaikh Badē, famed as a sage. Yea, even sages thought themselves honoured by performing his commands.² All four were learned in the fourteen⁵ branches of knowledge, and God himself created their association (with the poet). Let a tree but dwell near a sandal-grove, and let but the odour of the sandal permeate it, and, lo, it becometh sandal-wood itself.

Muhammad, when he had found these four friends, became of one soul with them. When he hath accomplished their companionship in this world, how can they be separated in the next?

23. The city Jāyas is a holy spot: there came the poet and told his lay. There humbly waited he upon Hindū scholars, and prayed them to correct and mend the broken (metre) and arrangement (of his song). I am a follower of poets, and I go forward saying my say, and beating the drum with the drum-stick to proclaim it. My heart is a treasure-house, and it holdeth a store of precious stones. I made my tongue the key of my palate and opened it. I spake words,—jewels, and rubies; sweet, filled with the wine of love, and priceless. He who is wounded by the words of love, 6—What is hunger or sleep or shade to him? He changeth his appearance, and becometh a hermit, like a jewel covered and hidden in the dust.

O Muhammad, the body which love hath, hath neither blood nor flesh. Whoever seeth the face of such a man laugheth, but when the lover heareth the laughter tears come (into his eyes).

24. It was the year 947 (of the Hijra), when the poet began to tell this tale in words. Of Ceylon and Queen Padmāvatī, whom Ratna-sēna brought to Citaur castle; of 'Alāu-d-dīn, the Sultān of Delhi, and how Rāghava-caitanya told him of her. How the Emperor heard, and besieged the castle, and how there arose the war between the Hindūs and the

- 1 So also had the Prophet Muhammad, see 12, 1. Regarding these four men, see introductory remarks.
  - 2 Adēsa also means the initiation of a cēlā, or disciple, by a guru, or spiritual preceptor.
  - 8 The 4 Vēdas, the 6 Vēdangas, the Puranas, the Mīmamsa, the Nyaya, and Dharma.
- 4 Bhajā or Bhājā, is equivalent to bhrājā, i.e., prakāçita kiā, 'made manifest;' hence 'presented' a petition.
- 5  $D\acute{a}g\bar{a}$  is a drum-stick. The poet means that he is impelled to publish his lay by beat of drum, so to speak, i.e., as loudly as possible, in order that other poets and learned men may hear it, and correct his mistakes. A simpler rendering is obtained by amending the text to kichu kahi calata bōla dei dagā, 'saying my say, I progress, setting down the feet of language;' in which language is metaphorically compared to a foot, or step  $(dag\bar{a})$ .
- 6 Here we have the first instance of the poet's use of the word biraha. He uses it to mean love, especially unhappy love. In countless places it cannot possibly have the usual meaning of 'separation from a beloved one.'  $Gh\bar{a}y\bar{a}$  is translated in the Urdū Gloss by 'full of.' We can find no authority for this.
- 7 The worldly imagine the distraught lover to be mad, and laugh at him. He, on the other hand, knowing that no jewel is so precious as the love which he has conceived, weeps at their madness.
  - 8 1540 A.D.

14

Musalmans. From beginning to end, just as the story runs, so wrote he it in the language of the people, and told it in verse. The poet, the bard, and the lotus full of nectar, are near to what is far and far from what is near. That which is near is yet far, like the flower and the thorn (so near and yet so different), and that which is far is near, like sugar and the ants (who dwell so far from it, yet find it out).

PADUMĀWATI.

So the bee<sup>2</sup> cometh from the (distant) forest, and findeth the odour of the lotus-nectar, while the frog ne'er findeth the odour, though he dwelleth (in the pond) close to (the flower).

#### CANTO II.

#### SIMHALA.

- 25. Now sing I the tale of Simhala-dvīpa,<sup>3</sup> and tell of the Perfect Woman.<sup>4</sup> My description is like an excellent mirror, in which each form is seen as it really is. Happy is that land where the women are lights,<sup>5</sup> and where God created that (famous) Padminī (Padmāvatī). All people tell of seven lands, but none is fit to compare with Simhala. The Diyā-land<sup>6</sup> (or land of lamps) is not so bright as it. The land of Saran<sup>7</sup> cannot bear comparison with it. I say that Jambū-land<sup>8</sup> is nowhere like it, and that Lanka-land cannot even fill (the excellence of) its reflection. The land of Kumbhasthala<sup>9</sup> fled to the forest (before it), but the land of
  - I Kabi is one who makes poems, biāsa (vyāsa) is one who recites them.
- $^2$  I.e., a prophet has no honour in his own country. The author means that he is aware that his own country-folk, and his own people (the Musalmāns) will not care for his poem, for it is in a Hindū dialect and not in Urdū; but, on the other hand men of distant lands and of other religions (the Hindūs) will be attracted by it, as the bee is attracted by the distant lotus. There is a tradition that Malik Muhammad commenced the composition of the poem in his own village, where it was not thought much of. One of his disciples wandered to Jāyas and began to sing there the particular canto (Nāgmātī's song of the twelve months), which he had been taught. The Rājā of Jāyas was so pleased with what he heard, especially with the  $d\bar{o}h\bar{a}$  commencing  $kaw\bar{a}la$  jo bigasata  $m\bar{a}nasara$ , binu jala gaeu sukhāi, that he invited Malik Muḥammad to his city, and encouraged him to complete the work.
  - 3 Ceylon. The word dvipa means both island and continent.
- <sup>4</sup> A Padmini is one of the four classes of women and is supremely the best. The Singhalese women are all supposed to be Padminis, omne ignotum pro mirifico.
- <sup>5</sup> Here there is a pun on the word  $(d\bar{\imath}pa=dv\bar{\imath}pa)$ , a continent or island, and  $d\bar{\imath}paka$ , a light.
- 6 The poet now proceeds to compare Simhala, not with the seven continents of tradition, referred to in line 4, and catalogued in the note to stanza i, 5, but with half-a-dozen imaginary continents named after parts of the human body. Diyā-dīpa, the land of lights, means the land of fair women's eyes. Sarana-dīpa (gravaṇa-dīpa) means the land of their ears. Jambū-dīpa, Rose-apple-land, is the land of their raven hair, to which the black rose-apple is often compared. Layka-dīpa, is the land of waists. Kumbha-sthala, jar land, is the land of their rounded breasts; a. v. l. is gabha-sthala (garbha-sthala) the land of wombs; and finally mahu-sthala (madhu-sthala), is the land of secret parts. Under this highly figurative language the poet signifies that the women of Simhala surpassed all these imaginary lands, each in its own peculiar excellence.
- 7 The poet does not seem to be aware that Sarana-dipa (Saran-dip, Serendib) is actually Ceylon itself. Here, as pointed out above, the words also mean 'ear-land.'
  - 8 Hindūstān, or bosom-land.
- <sup>9</sup> Or perhaps Gabhasthala, one of the nine divisions of Bhārata-varşa (India); here used as equivalent to garbha-sthala, the land of wombs. The forest whither the bosoms fled is, of course, the necklaces, bodices, &c., under which they lay concealed.



Mahusthala<sup>1</sup> had destroyed mankind (and how therefore can I compare it with Simhala-dvīpa).

In the whole universe, in the world are seven lands, but none of them is excellent beside the land of Simhala.

26. Gandharva-sēna was a fragrant² prince, He was its king, and that was his dominion. I have heard of King Rāvaṇa in Laṇkā;³ greater even than his was his majesty. Fifty-six times ten millions formed his battle-array, and over all were princes and commanders of forts. Sixteen thousand horses were in his stalls, black-eared and gallant steeds.⁴ Seven thousand Singhalese elephants had he, each like the mighty Airāvata⁵ of Kailāsa.⁶ He is called the crown of lords of steeds, and with his goad he causeth to bow low the elephants of lords of elephants. Over lords of men I call him a second Indra, and in the world I also call him the Indra<sup>7</sup> of the lords of earth.

So universal<sup>8</sup> a monarch was he, that all the earth feared him. All men came and bowed their heads before him, no one dared to emulate him.

27. When a man approacheth this land, 'tis as though he approacheth Kailāsa the mount of heaven. Dense mango-groves lie on every side, rising from the earth to the very sky. Each tall tree exhaleth the odours of mount Malaya, and the shade covereth the world as though it were the night. The shade is pleasant with its Malaya-breeze; e'en in the fiery month of Jyēṣṭha lo 'tis cool amidst it. It is as though night cometh from that shade, and as though from it cometh the greenness of the sky. When the way-farer cometh thither, suffering from the heat, he forgetteth his trouble in his blissful rest, and whose hath found this perfect shade, returneth ne'er again to bear the sun-rays.

So many and so dense are these groves, that I cannot tell their end. The whole six seasons of the year 12 do they flower and fruit, as though it were always spring.

- 28. The pleasant thick mango groves bear fruit, and the more fruit they bear, the more (humbly) do the trees bow their heads. On the
  - l Or Mēwasthila.
- 2 There is here an alliteration between Gandharva, and Gandha, scent. Some of the MSS, have  $S\bar{e}ni$  for  $S\bar{e}na$  throughout the poem. This would lead one to restore the word to the Sanskrit Sainya, or  $Cy\bar{e}na$  ( $R\bar{e}na$ ) a hawk, used like  $Si\bar{m}ha$ ) were there not a strong tradition in favour of  $S\bar{e}na$ .
- 3 The identification of Laŋkā with Ceylon is a very modern idea, e. g., Varāha-mihira, Brhat-samhitā, xiv, 11, 15, meutions Laŋkā and Simhala as different countries.
- 4 Cyāma-karna, black-eared, is a technical name for a horse. It is the kind used in sacrifices. Tukhāra means 'horse.'
  - 5 The name of Indra's elephant.
  - 6 Civa's heaven. Here taken for Indra's heaven, Indra-puri.
- 7 Here Indra is referred to in two aspects. First he is the mighty king of the lower gods, and hence supreme over lords of men; and secondly he is the storm-god giving refreshing showers to the earth, and hence an object of worship to everyone who lives by cultivation.
  - 8 Cakkawai = Cakravartī.
  - 9 The Western Ghauts (ghāts), famous for their growth of sandal trees.
  - 10 The hottest month in the year, May-June, with its pitiless burning blue-grey sky.
- Il This is an example of the rhetorical figure utprēkṣā, or Poetical Fancy, with the word expressing comparison omitted. The poet fancifully states that this shade is so dark, that from it is produced all night, while the green shade of the sky is its reflection.
  - 13 Hindus divide the year into six seasons of two months each.



main branches and trunks¹ of the jack trees, the jack fruit ripen, and fair appeareth the barhal² to him who looketh. The khirnī³ ripeneth, sweet as molasses, and the black wild plum,⁴ like black bees (among its leaves). Cocoanuts ripen and ripeneth the khurhur;⁵ they ripen as though the orchards were in Indra's heaven. From the Mahuā⁶ doth such sweetness exude, that honey is its flavour, and flowers its scent; and in these princes' gardens are other fruits, good to eat whose names I know not. They all appear with nectar-like branches, and he who once tasteth them remaineth ever longing for more.

Areca? and nutmeg, all fruits, are produced there luxuriantly. On every side are thick groves of tamarinds, of palmyras, and of date-palms.

29. There dwell the birds, singing in many tongues, and sporting joyfully as they look upon these nectar-branches. At dawn the honey-suckers are fragrant, and the turtle-dove cries out ''tis thou and only thou.'8 The emerald-parroquets' sportively rejoice, and the rock-pigeons cry kurkur, and fly about. The hawk-cuckoo 10 crieth for its beloved, and the skulking warbler shouteth,  $t\bar{u}h\bar{t}$   $kh\bar{\iota}$ .  $Kuh\bar{u}$   $kuh\bar{u}$  ever crieth the cuckoo, while the king-crow 11 speaketh in many tongues. 'Tyre, tyre' crieth the milkmaid-bird, 12 while the green pigeon 13 plaintively telleth its tale of woe. The peacock's cry  $k\bar{u}$   $k\bar{u}$  soundeth sweet to the ear, and loudly caw the crows.

Filling the orchards, sitteth every bird that hath a name, and each praiseth the Creator in his own tongue.

- 30. At every step one cometh upon a well or reservoir, la adorned with seats and steps. Many are the springs scattered about, one named after every holy place of pilgrimage. Around them are built convents and temples, where devotees sit in austerity and mutter prayer. Here are great saints, 15 Sannyāsins, devotees of Rāma, and Māsavāsins; Māhēçvaras,
- 1 The jack fruit grows only on the stems and main branches of the trees, not on the younger shoots.
  - Artocarpus lakoocha, Roxb., A sweet-acid fruit, yellowish red and nearly round.
  - 3 Mimusops hexandra, Roxb.
  - 4 Eugenia jambolana, L.
  - 5 Ficus cunia, Ham.
  - 6 Bassia latifolia, Roxb.
  - 7 Guā and supārī are varieties of the areca or betel nut.
  - 8 Its cry is ēka-i tū-hī, 'one alone, only thou.'
  - 9 The sārau is a bright green parroquet.
- 10 The  $Pap\bar{\imath}h\bar{a}$  or Hawk-onekoo, (Hierococcyx varius, Vahl) is not a sparrow-hawk as the dictionaries say. Its cry is piu piu, 'beloved, beloved.' The ordinary native tradition is that it says  $p\bar{\imath}$  kahā 'where is my beloved.' It is the 'Brain-fever bird' of Anglo-Indians.
- 11 The Bhrygaka or Racket-tailed Drongo (Dissemurus paradiseus, L.), is not a sparrow-hawk, as the dictionaries say. It is a sort of king-crow, it is an excellent talking-bird.
- Let The maharī is said to be a bird like the mahōkhā (cuculus costaneus, Roxb.), but smaller. Its cry is dahī, dahī, 'tyre, tyre,' and hence it is also known as gwālinī or ahirinī i.e. milkmaid.
- 18 The cry of the hāril or green pigeon (crocopus phænicopterus, Latham) is hā hāri gaī 'alas I have lost.' It lives in the various fig trees of India. It is said never to rest on the ground. When it descends to drink, it sucks up water, from a short distance aloft, through a straw. When it dies, it falls to the ground with its feet in the air, rather than allow them to touch earth.
  - 14 A bāwari is a large masonry well with steps leading down to the water.
- 16 Many of the sects mentioned in this list are described in Wilson's Religious Sects of the Hindūs. The Commentary also gives a full account of them. Sannyūsins (W. p. 32) consider themselves dead to the world and go through a funeral ceremony in their life



Jangamas, Yatins, worshippers of the left-hand and of the right-hand Dēvī. There are Brahmacārins, and there are Digambaras to whom it seemeth good to go naked. There are Sautas, Siddhas, Yōgins, and Pessimists seated on the path of hopelessness.

Sēvarās, and the like, Vāna-prasthas, Siddhi-sādhakas, are all seated there, mortifying their earthly frames.

31. What can be compared to the water of the Mānasarōdaka lake, full as the sea and as unfathomless? Its water clear as spotless pearls, like ambrosia scented with camphor. From the isle of Laŋkā have they brought the lapis lazuli, i and with it built the landing stages. On each side have been made

time. They lay aside the brahmanical cord and carry a staff (danda) which they never lay upon the ground, and which they consider as a witness of all their actions. They are hence also called Dandins (W. 143, 191). Rāma-yatins are Vaisņava mendicants, who worship Rāma, like the Vairāgins of Ayōdhyā. Māsa-vāsins, are those who abide for a month in one place, and then wander on. Māhēçvaras are mendicants who cover themselves with ashes, and adopt the traditional appearance of Civa, whom they worship. Jangamas (W. 219) are ever on the move. They usually worship Vira-bhadra, who destroyed Dakşa's famous sacrifice. This legend is a favourite subject of sculpture at Elephanta and Ellora. As regards Yatins see W. 317., They are Jains who have taken orders. Dēvī is the object of worship of the vāma, or left-hand Çāktas, and Satī of the daksina or right hand ones. See W. 240, 254, 250. A Brahmacārin is a religious student, living under the supervision of his spiritual preceptor (W. 237). Digambaras are naked vagrants, such as Paramahamsas, Nāgās and the like. Some Vaisnava sects call themselves Digambaras, but wear white clothes. Jainas are divided into Digambaras (naked) and Çvētāmbaras (white-dressed) (W. p. 276). Santas are merely religious people generally. Siddhas are Yogins who have arrived at supreme perfection (adepts). They have eight supernatural powers (siddhi), viz., animā, the power of becoming infinitely small, mahimā, that of becoming infinitely great, laghimā, of becoming infinitely light, garimā, of becoming infinitely heavy, prāpti of reaching infinitely far, prākāmya, of obtaining at once whatever is desired, īçatva, of infinite sovereignty, vaçitva, of infinite power of subjection. Yōgins are Çaiva mendicants claiming spiritual descent from Goraksa-natha. They claim the power of acquiring, even in life, entire command over elementary matter by means of certain ascetic practices (W. 205). An adept Yōgin (or Jōgī) is a Siddha above described. Readers of the poem will have much to do with Yōgins, for king Ratna-sēna and his followers become such. A Viyōgin is a pessimist, soured by unhappy love. Viyōga, lit.. dis-union, in this poem is specially used to mean the condition of a lover who is separated from his beloved. Sēvaras (the word is a corruption of the Sanskrit Çabara) go about in troops, with matted hair, and red-ochre-coloured garments. They call themselves Çaivas. To mark their triumph over sensual desires, they affix an iron ring and chain to the male organ, which they also mutilate. Wilson (236) calls them Karā Lingins. They extort money by pretended miracles, such as wringing Gauges-water out of their dry matted hair. Khēwaras are a sub-variety of the Sēwara's They carry skulls. One of their tricks is to turn spirituous liquor into milk, and then to drink it. Another is to rub the palms of their apparently empty hands together, till they bring forth Wheat, Gram, and the like. The name is a fanciful one, derived from Sewara. A Vāna-prastha is a Brāhmaņa of the third order who has retired from domestic life to the forest. A Siddhi-sādhaka is the same as a Siddha. An Avadhūta is a man who has shaken off restraint. Thus Ramananda called his Vaisnava disciples Avadhūta, because they had shaken off the ties of caste and personal distinction. So Çaiva mendicants, such as Paramahamsas who go about naked are Avadhūtas. Each of these ascetics is represented as mortifying his bhūtūtman or body considered as composed of grosser elements, into which it must ultimately be dissolved. The five grosser elements are earth, water, fire, air and ether. Hence pañcatva, or the condition of being five, is used to mean death. By mortifying these elements, the soul acquires ultimate release from the round of transmigration.

1 The lapis lazuli is the stone of Lanka. It is popularly supposed to be the conglomerate ashes of that city after it was burnt by Rāma, the gold spots in it being the relics of the ornaments which were burnt at the same time.

winding steps on which the folk ascend and descend on all sides. The lotuses bloom there beautiously scarlet, with their clusters of thousands upon thousands of petals. The swans overturn the shells, from which pearls fall out, which they pick up and sport as they do so. Beautiful swim these golden birds, looking as it were statues cast in gold.

Above around lie the banks, with ambrosial fruit on every tree. He who hath but once seen the fairness of these lakes, loseth for aye both thirst and hunger.

32. The maidens come to draw the water, each in form and figure a Padmini.<sup>3</sup> Their limbs are odorous of the lotus (padma), and the black bees hover round them as they come. Waisted like lionesses, and with eyes like lotuses,<sup>4</sup> swan-like in their motions, sweet-voiced as the cuckoo. In numbers they come, row upon row, charming the eye with varied gaits. Over their moon-faces shine their golden jars,<sup>5</sup> as, in joy and sport, they come and go. Struck, as it were by a dagger, by her coquettish eyes, is he on whom the glance of one of them is fallen. The black cloud of her hair falleth from her head to her feet, from behind which flasheth the lightning of her teeth.

Like images of the God of Love<sup>6</sup> are these nymphs<sup>7</sup> of matchless charm. If these water-maidens are so beauteous, how lovely must be their queen!

33. To tell of the lakes and lakelets is more than I can do. So broad are they that vision cannot cross them. How many are the lilies that bloom there, like stars risen in the sky. The clouds come down to them, drink their water and ascend, while within the fish (carried up into the air) gleam like lightning. Happily with each other swim the feathered fowl upon the surface, white are they and yellow, and red of varied hue. There sport the ruddy goose and his mate, whose lot it is to wake the night apart, and meet by day. There joyfully sporteth the Indian crane, (remembering that, not like the ruddy goose) he liveth and dieth in the company (of his spouse). There are the lotus, the gold crane, the stork, and the  $l\bar{e}d\bar{i}$ , 11 and countless fishes piercing the waves.

There, in those lakes, lie priceless jewels, shining, e'en by day, like lamps; and he who diveth therein, findeth the pearl-oyster.

- 34. On every side are ambrosial gardens, filled with perfect fruit, and carefully watched. There are the fresh coloured 12 lime and the pretty orange-citron, the almond, and figs of various kinds. Elephant lemons
  - 1 The excellence of a lotus depends on the number of its petals.
  - 2 The Golden Swan
- 3 The best of the four classes of women. The Padminī, Citrinī, Çaykhinī, and Hastinī. In a later portion of the poem, Rūghava-caitanya, describes them to 'Alāu-d-dīn.
- 4  $S\bar{a}r\ddot{a}ga$  is like Mark Twain's zug. It may mean almost anything. Here it means a lotus or a deer.
  - 5 The sun is often compared to a golden jar.
  - 6 Maina = Madana = Kāma-dēva.
  - 7 Acharī = apsaras.
  - 8 The fable about the cak'wā and cakaī is one of the commonplaces of Indian poetry.
- 9 The legend is that a pair of these birds cannot bear to be separated. If one dies, the other dies also.
- $^{10}$  A fish eating bird which I have not identified. It is the Ardea sibirica, the same as the  $s\bar{a}ras$  above translated by Indian crane.
  - 11 Not identified. It is a fish-eating bird.
  - 12 Or perhaps nau-raga may be for naraygi orange.



and citrons are ever ripe, and the glowing oranges are full of juice. Raisins¹ and apples with fresh leaves, pomegranates and vines delight the sight. Pleasant appeareth the Indian gooseberry, and the clusters of plantains are humbly bent (by their excessive weight). There fruit the mulberry, the averrhoa, and the red currant, the corinda, the jujube and the cirōnji-nut.² There is the sorrel,³ and the date, and other edible fruits both sweet and sour.

PADUMĀWATI.

They lead the water from the wells through irrigation channels with many a dam, 4 and with the pulleys of the Persian wheel, water they the black currants.

35. Again, all around are flower-gardens, with trees imbued with sandal-odour. There bloometh the ghana-valli, with its many blossoms, the fragrant screw-pine, the fragrant yellow-flowered campaka, and the Indian and Arabian jasmines. Beauteous are the basils, the kudums, and the kūjā-roses, and scented are the Abelias, which only king Gandharva offered at the time of worship. The rose-chesnut, the marigold, the jasmine and the weeping-nyctauthes are in these gardens. The oleaster and the dog-rose bloom, the rūpa-mañjari, and the clove-scented aganosma. There do men plant bunches of the Spanish and of the Indian jasmine, and the flowers of the roseapple lend their charm. The maulasiri accept and the citron, all these bloom in varied hues.

Blessed and fortunate is the man whose head is crowned with these flowers. Fragrant do they ever remain, like spring and its (fragrant) festival.

36. When a man seeth Simhala's city, and how it is inhabited, he crieth 'Blessed is the king whose kingdom is so fair.' High are the gates, high are the palaces, high as Kailāsa¹⁵ the abode of Indra. In every house each one, great or small, is happy, each one appeareth with a smiling face. They build their sitting platforms with sandal, and plaster them with aloes, mēdā¹⁶ and saffron. Each pavilion hath its pillars of sandal, and therein sitteth, reclining, a lord with his councillors. Fair is the sight, as a council of the gods, as though a man gazed on the city of Indra. All the councillors are experient, wise, and learned, and all the words they utter are in the Sanskrit tongue.

Fairies build the roads, so that the city is bright as the heaven of Civa, and in every house are fair Padminis, whose beauty enchanteth the vision.

- 1 The poet does not seem to be aware that raisins are dried grapes.
- 2 Buchanania latifolia, Roxb. Its kernels are eaten like almonds.
- 3 The Cankha-drava.
- 4 See Bihar Peasant Life, § 919.
- 6 The dictionaries give Ghana-valli as a synonym of Amrta-sava. The latter they say is 'a certain plant.' Dr. G. King suggests that it is probably the Tinospora cordifolia, Miers. Its blossoms are small in size, but numerous, as the poet says.
  - 6 Michelia champaca, L.
  - 7 Jasminum pubescens, Willd. (kunda), and the jasminum sambac, Ait. (camēli).
  - 8 Anthocephalus cadamba, Miq.
  - 9 Kūjā is a kind of rose, Rosa Brunoniana, Lind.
  - 10 Abelia triflora, Br.
  - 11 Not identified.
  - 12 Aganosma caryophyllata, Don.
  - 18 Bakucā means a bundle or a bunch, and bakucanha is its obl. plur.
- ... 14 Mimusops elengi, L.
  - 16 Again, Civa's heaven is confused with Indra's.
  - 46 A root like ginger.



37. Again I saw the markets of the city, all stocked with the prosperity of the nine treasures. The golden markets are plastered with saffron, where sit the great merchants of the isle of Simhala. They cast the silver and hammer out the ornaments, and carve out images in countless shapes. Gold and silver lie abundantly scattered about, and the house-doors are hung with glistening curtains. Jewels and gems, rubies and pearls, set in the doors, give forth a fine sheen, and the shops are filled with camphor, scented khas grass, musk, sandal and wood of aloes. What gain would any market be to him who bought not here?

Some there are who buy, and some who sell. Some come there and make a profit, some come there and lose their capital.

38. Again the mart of beauty<sup>3</sup> is a prosperous place, where sit the painted courtezans,—their lips red with the betel leaf, and their forms hidden 'neath safflower-coloured veils. From their ears hang jewel-studded earrings; with lute in hand they entrance the very deer. Who heareth their songs becometh enchanted, nor can he move his feet. Their brows are bows, their eyes are skilful archers, and, sharpening them on the whetstones of their glances, they discharge their arrows. On their cheeks swing pendent curls as they smile, and men's lives take they with each side look that they throw. The twin bosoms 'neath the bodice are two dice which they cast as it were upon the game-board,<sup>4</sup> as each, in her (wanton) nature, letteth her bosom-cloth slip aside. Many a gambler hath lost the game with them, and, wringing his hand,<sup>5</sup> hath gone away with broken heart.

Magic use they to captivate the heart, so long as the purse-knot in the swain's waistband is not untied. When once it is untied, beggared doth he wander forth and take the road, for no more do they recognize him or allow him to resort unto them.

- 39. There sit the flower-girls with flowers and their neatly arranged rows of betel unsurpassed. The perfume sellers sit with their goods, tying plenteous camphor and catechu. Here, are learned men reading holy books, and telling the people of the path of virtue. There, are others reciting stories, and elsewhere men dance and leap. Here, buffoons bring their sights, and there, puppet-showmen make their dolls to dance. Here, is the sweet sound of singing, and there, actors and magicians show their skill. Here some practise the lore of thags, and there (other villains) drug men, and drive them mad.
- 1 The nine mystic treasures of Kuvēra, the God of wealth. They are named Padma, Mahāpadma, Qaykha, Makara, Kacchapa, Mukunda, Nanda, Nīla and Kharba. It is not at all clear what they are. They are possibly auriferous ores. See, however, Wilson's translation of the Mēgha-dūta, note to v. 534.
- 2 Padāratha, a gem, usually means, in this poem, a ruby (على), but here it is evidently used in its general sense.
  - 8 The Courtezans' quarter.
- 4 Caupār or sāra is a game very like backgammon. As in that game, a man by itself is a blot, and can be taken up by the opponent. When two men of the same player come together on the same place, it is called juga, i. e., the blot is covered, and the move is a decidedly winning one. The game is played with dice as in backgammon.
- 5 When a gambler is bankrupt, it is etiquette for him to wring his hands to show that
  - 6 Khirauri are pills of catechu wrapped up with other spices in betel leaf for chewing.

Agile thieves, knaves, robbers and pick-pockets all are there and dance their dance; and only the pockets of those escape, who are wide awake, and look ahead in this bazār.

40. And then a man approacheth Simhala's fort; how can I describe what seemeth to reach to the sky? Below, it reacheth down to Vāsuki's lack; above, it gazeth upon Indra's heaven. Surrounded is it by a deep and zigzag moat, so deep that no one dareth to peep (over its edge) or his limbs will tremble. Impassible, deeper than one can see, its very sight causeth fear. Who falleth therein, down down to the seven Hells will he go. Nine crooked gate-ways hath the fort, and nine stories. Who climbeth the nine will approach (the limit of) the mundane egg.<sup>2</sup> The golden bastions are studded with glass, and look like lightning filled with stars. That castle seemeth taller than that of Lankā, and wearieth the sight and soul that gazeth on it.

The heart cannot contain it. The sight cannot grasp it. It standeth upright like Mount Sumeru. How far can I describe its height? How far shall I tell of its circumference?

41. The sun and moon (cannot go over it but) make a circuit round it, or else the steeds and their chariots would be broken into dust. The nine gateways are fortified with adamant, and a thousand thousand foot soldiers sit at each. Five captains of the guard go round their watch, and the gateways tremble at the trampling of their feet. At each gateway of the fort is a molten image of a lion, filling the hearts of kings with fear. With great ingenuity were these lions cast, in attitude as if roaring and about to leap upon thy head. With lolling tongue they lash their tails. Elephants are filled with terror at them, lest they should fall upon them with a roar. A staircase fashioned of gold and lapis-lazuli, leadeth up into the castle, which shineth above, up to the very sky.

The nine stories, have nine portals, each with its adamantine gates. Four days' journey is it to the top, to him who climbeth honestly (without gainsay).

- 42. Above the nine portals is the tenth doorway, at which ring the hours of the royal water-clock<sup>5</sup>. There sit the watchers and count the hours, watch by watch, each in his awn turn. As the clock filleth he striketh the gong and 'the hour,' it calleth forth. As the blow falleth, it warneth the whole world. 'Ye earthen vessels,' it crieth, 'why sleep ye void of care?
  - 1 King of the serpents. He lives in hell.
  - 2 The universe, shaped like an egg.
- 8 In the preceding stanza, the poet has compared the fort with Sumēru, the central mountain peak round which the heavenly bodies revolve. He now carries the simile further.
- 4 In the esoteric meaning of the poem, this city means the human body. The nine gates are the nine openings of the body, the mouth, the eyes, the ears, the nostrils, and the excretory organs. The five guardians are the five vital airs, the prāna, the air expired, up-wards, apāna, that expired downwards, samāna, that which circulates round the navel and is essential for digestion, vyāna, that which is diffused through the body, and udāna, that which rises up the throat and passes into the head. The adamantine gates are the bones, the warriors are the downy hairs of the body, and the King is the soul.
- 5 A kind of clepsydra. It is an empty bowl of a fixed weight and specific gravity, with a hole of a fixed size in its bottom. It is set floating in a larger vessel, gradually fills, and sinks after the lapse of a gharī or twenty-four minutes. A gong is then struck. On the expiry of each pahara (of eight gharī) a chime (gajara) is rung.



Ye are but soft clay, still mounted on the Potter's wheel. Still whirl ye round (in the circle of existence) nor can ye remain steadfast. As the clock is fulfilled, your life diminisheth. Tell me, why sleepest thou secure, O wayfarer? Yea, watch by watch, the chimes ring forth, yet your hearts are careless, and no soul awakeneth.'

Saith Muhammad, Life is but the filling of water, as in a clock or in a Persian-wheel. The hour cometh, and life is filled. Then it is poured forth, and all man's days are gone.

43. In the fort are two rivers, the Nīra and the Khīra, each endless in its flow like unto (the store of) Draupadī. Also there is a spring which is built of crushed pearls, whose water is nectar, and whose mud is camphor. Only the king drinketh its waters, which give him continual youth so long as he liveth. By it is a golden tree, like unto the wishing tree in Indra's palace. Deep down to hell go its roots, and up to heaven go its branches. So life-giving a tree, who can reach it? Who can taste it? Its leaves are like the moon, and its flowers like the stars, so that by it is the whole city illumined. Some by austerities obtain its fruit, and eating it in old age obtain renewed youth.

Kings have made themselves beggars when they heard of its ambrosial delights. For he who hath obtained it becometh immortal, nor suffereth pain or disease.

44. Above the fort dwell only captains of castles, captains of horses, captains of elephants, captains of land, captains of men. All their palaces are decked out with gold, and each is as a king in his own house. Handsome wealthy, and fortunate, their very portals are overlaid with philosophers' stones. Ever enjoying happiness and magnificence on one ever knoweth what is sorrow or care in his life. In every palace is there the game of caupār, and there the princes sit and play upon the boards. They throw the dice, and fine is the game, each without an equal in his sword and in his generosity. Bards sing of glorious deeds, and receive as their gift elephants and horses of Simhala.

In every palace is a garden, odorous of perfumes and of sandal. There night and day is it spring, through all the six seasons and through all the twelve months.

45. Again went I forward and saw the royal gateway; (so great a crowd surroundeth it that) a man might wander round and round and not find the door. At the gate are tied elephants of Simhala, standing upright like unto living mountains. Some of them are white or yellow or bay; others sorrel or black as smoke. Of every hue are they, like clouds in the sky, and there they sit like pillars of that sky. My tale is of Simhali elephants of Simhala, each one mightier than the other. Mountains and hills can they thrust aside; trees do they root up, and shake, and thrust into

- <sup>2</sup> Again Indra's heaven, Amarāvatī, is confused with Çiva's.
- 3 Bhoga means pleasures of the senses, vilāsa external magnificence.
- 4 See verse xxxvi. The board on which the game is played is called sara.



<sup>1</sup> From their names we may assume that one flowed with water and the other with milk. According to the Mahābhārata (Vana-p. 3. 72-74). Draupadī, the wife of the five Pāṇḍavas was a model housewife. No matter how little she cooked, it was always exactly enough to satisfy her five husbands, and it was impossible to empty her store room. As soon as she had eaten her meal, after her husbands, the store room was found empty for the time being.

their mouths. Must ones, wild with fury, bellow in their bonds, and night and day their drivers sit upon their shoulders.

23

The earth cannot bear their weight; as they put down their feet it trembleth. The shell of the mundane tortoise cracketh, the hood of the serpent of eternity is split, 1 as these elephants proceed.

46. Again, there are fastened horses at the king's gate, but how can I tell the glory of their colours? The paces of the iron-grey, the dun, are famous in the world. The bay with black points,<sup>2</sup> the jet,<sup>5</sup> and the dark-brown,<sup>4</sup> do I tell of. I tell of the sorrel, the dark bay,<sup>5</sup> the liver chestnut of many kinds, the strawberry roan, the white, and the yellow-maned<sup>5</sup> in rows. Spirited horses were they, fiery, and graceful; eagerly curveting, they rear without urging. Swifter than thought, shake they their reins, and snort and raise their heads to heaven. As they hear their riders' voices they run upon the sea. Their feet sink not, and across they go. Stand still they cannot; in rage champ they their bits; they lash their tails, and throw up their heads.

Such appear the horses, like the charioteers of thought. In the twinkle of an eye do they arrive where their rider would have them go.7

47. I saw the royal-council seated there, and like Indra's council did it seem. Blessed is the king who hath such a council, which is glorious like unto a blooming garden. There sit the princes with diadems on their heads, each with an army whose drums loudly sound. Comely is each with jewels shining on his brow, as he sitteth on the throne with sunshade o'er his head. 'Tis as though the lotuses of a lake have flowered, so entrancing is that council. It is filled with fragrant odours of betel, of camphor. of  $m\bar{e}da$  on and of musk. Throned on high, in the midst sitteth king Gandharvasēna.

His sunshade reacheth to the sky; and as he giveth forth heat like the sun, the lotuses of his council all do bloom at the might of his countenance.

- 48. The king's palace is mighty as Kailāsa, 11 of gold throughout from floor to roof. Seven stories high is it, only such a king could build it. The bricks are diamonds, and the mortar camphor; adorned with precious stones is it built up to heaven. Each painted design that is there designed, is marked out with jewels of each kind of colour. Varied are the carving and the sculptures arranged in rows. Rubies shine along the pillars which, e'en
  - 1 It is on these that the universe is supported.
  - 2 The hasul is a bay (kumēt) with black feet.
  - 8 The bhawar or mushki is black.
  - 4 The kiāh is described as of the colour of the ripe fruit of the palmyra palm.
  - 5 The kurang is the same as the nīlā kumēt.
  - 6 The bulah (Skr. vollaha) is a horse with light yellow mane and tail.
- 7 The names of these various kinds of horses has presented some difficulty. We have consulted many kind friends, more experienced in the veterinary lore of England and India than we are. For the curious in such matters, we may refer to the Sanskrit book on Veterinary Surgery, the Açva-vaidyaka of Jayāditya, quoted in the Commentary.
- 8 The poet alludes to the brilliant effect of the many-coloured garments of the courtiers.
- 9 That is to say they did not venture to remove their head-dresses in the presence of Gandharva-sēna. They were great, but he was greater.
- 10  $M\bar{e}da$  comes from the Nepal Tara. It is a well known fragrant medicament —a root of cooling properties.
  - 11 Civa's heaven. Here probably, as usual, confused with Indra's.



by day, blaze like luminants. The very sun, moon and stars hide themselves before the glory of the palace.

As we have heard tales of the seven heavens, 1 so were arranged the seven stories, each separately, one above the other.

49. I would tell of the women's quarter of the palace, like Kailāsa <sup>2</sup> filled with nymphs. Sixteen thousand queens, all Padminīs, <sup>3</sup> are there, each more beauteous than the other. Very lovely are they and very tender, living on betel and on, flowers. Above them all is Queen Campāvatī, the chief queen of exquisite loveliness. She sitteth upon her throne in all her grace, reverenced by all the queens. Ever varying in her moods and brilliant is she,—in her first prime, <sup>4</sup> without a rival. Chosen from all lands was she, amongst them all a perfect sun.<sup>5</sup>

Maidens with all the thirty-two 6 points of excellence are there, and amongst them all is she matchless. Every one in Simhala telleth the tale of her beauty.

1 See v. i, 5.

24

- <sup>2</sup> Again, it is Indra's heaven, not Civa's which is filled with houris.
- 3 See v. xxv, p. 1.
- 4 According to Hindu rhetoricians heroines are of three kinds, the  $mugdh\bar{a}$  or the Artless, the  $madhy\bar{a}$  or the Adolescent, and the  $praudh\bar{a}$  or  $pragalbh\bar{a}$ , the Mature, perfect in form, and experient in all the arts of love. Campāvatī was a  $praudh\bar{a}$ .
- <sup>5</sup> The 12 kinds, refer to the twelve digits ( $kal\bar{a}$ ) of the sun. She was the sun in all its twelve digits, *i.e.*, complete.
- <sup>6</sup> The thirty-two points of a woman will be found described in the commentary. Some of them will not bear translation into English.

#### CRITICAL NOTES.

- 1. 2. Kīnhesi, so apparently Ib, which seems to vocalize the final هي. The word may, however, be also read kīnhisa for kīnhesa. The other copies in the Persian character simply have پنهي which which may be read either kīnhesi, kīnhasa, or kīnhasa. Is and K have kinheçi for kīnhesi. U has kīnhasa. Throughout the poem a short e is inserted to form the past tense. Thus dēkhasi, he sees; dēkhesi, he saw. Ia tinhahi prīti kabilāsū, Ibc parabata kabilāsū, Id parabata kailāsū, Is tēhi prīti ka bilasū, U tihi parabata ka bilāsū. In the Persian character عباله and عباله and عباله and عباله are easily confused. In each case it is a question of a dot. There can be no doubt about the form kabilāsū for kailāsū being right. The word is of frequent occurrence in the poem and is invariably spelt thus in the best MSS. It is a curious corruption, and has puzzled all copyists with Sanskrit predilections. 3. Ib has pawana agini, K agni pauna, Is bahutai, UK bahutē, P give no clue. 4. Is awatārū.
  - 5. Ia kīnhesi sapata dīpa brahamaņļā

Ib ", ", lōga

Ic " sāta saraga "

Id " (illegible)? sēta pēta mahi bhandā

Is kīnhesi sata sata brahamaṇḍā (sic)

U kīnhasa sāta saraga

K kīnhesi " dīpa

Two printed editions follow Ia, except having mahī instead of dīpa, Ia is adopted as making the best sense.

6. Ib duniara, U dinakara, K duniā. Printed editions dinēsa.

7. Is kinhesi sīta ghāma.

8. Id kīnhasi saba asa. Ias dusarahi, U dusarahu.

9. Ia tā kara nāŭ, K karatā kai nāŭ lei, Ia kathā kahaŭ, Id to la arigāhū, printed editions and K uragāhu.

- 2. 1. Sātā-u, so Ib, Ia U K have hēma (U reverses the order of the two hemistichs), Is hīwa, Ic sātō with hēma as a v. 1. on margin. Id sāta (also Rām Jasan), Ic? bāwara; sais (Sanskrit किट्निंच for कुष्ण) evidently puzzled the Nāgarī transcribers. Is has khanda khanda, U kīnhasa parabata mēru apārā. The P copies are undecided between khikhinda and khikhinda. The former is probably the correct reading. 2. K mācha, 3. U wahu bhárē, K jehi bhálē, niramálē. 5. U ráhai, cáhai, N uḍai. 7. U phūla au, Id K aukhadha. 8. Ia gogana antaricha, Ic gagana antarikha, Ib khābha, U lagai, rākhai. K nimikhi, karata tehi sabhai kīnha chana ēka. Ias have ohi, Ibcd U wahi.
- 3. The order of these sets of caupās is different in different copies. The above is the order of Iab U K, Icd begin 4, 3, and then go on as above. Is begins 15, 16, and then 3, 4, &c., like Ia. 1. Icd dihesi badāi; Iac tehi pāī, Id tehi khāī, Is tinha jāī. 2. Ib bahu sājū, Ic tehi sājū. 3. Iac U K bilāsū, U K kou for koi. 4. Iacs U jehi hoi. 5. Id transposes 11. 5 and 6. Is jīu sadā sukha, U jiyana sadā tinha K jīwa sadā saba, U kōū. 6. Id U kōṭi, Is bahu dandū; Id dhandū, U K anandā, dandā. 7. U kou, Ia ati ghánī, Id K puni ghánī, Is sãga ghánī, U jū ghánī. 8. U kou for koi. 9. Iacd chārahi, Is tinha chāra, K bahuri kīnha saba.
- 4. Icds bhīwāsēni, U bhīmasainiyā. 2. P mukha, which spoils the metre. 3. Id makes this line the sixth, Is amiya, Ibd jiuna jehi, Ibd tehi, Iads U K pāē, khāē. 4. K karui nīmi jō phárī. 5. K lāwai jo mākhī, Icd K bhawāra patāga, Is bhawāra nāga. 6. Ia K indura, Icd doubtful, Ibs N clearly undura, Iacd rahahī. 7. So Iacd K, Ibs kīnhasi rākasa dēwa daētā, kīnhasi bhōkasa bhūta parētā, U similar except . . . dēwa dayantā, . . . bhūta parantā. 9. Icd K dihisa, Ib U sabahī.
- Ias U ohi, K dhanaita hai jehi kē san°; Is U kā; P have ka; Iad sabai, J nahi ghaṭai.
   K sabhanha, U kou.
   Is puts verse 4 after verse 5, U paragaṭi gupati.
   Material

2

Ib khawāwai, U āpuni khāī, K āpuna khāī, P might also be read thus. 6. K uhai, Iads sō khā°, Ic sabahi bhuguti dēī au jianā; Is K sabahi dēī, U saba kahā dēhi. 7. Ia sabahi so tā kari hērai āsā | ohi na kāhu, &c. Is hari sāsa, ohi, U sabai, tā kara, sāsā, ohi na kāhu kā āsa, K sabhai āsa tā kari hari phērī | ohi nahi āsa ahai kehu kērī | 8. Iac ghaṭata, U K ghaṭai, U ubhai, tasi. 9. Id jo dēta, U K dēhi, K sabha tā kara.

- 6. 1. Id ādi ēka baranaŭ sō rājā; K ādi anādi karata jehi chājā. 2. Ibed kardī, ddi Iaes K jehi, tehi. Ibed achata, Is chatrahi achata nachatrahi, U nichatriya, K chatra nichatra nichatrihi; K dōsara kōi na sarabari. 4. Is dēkha, U K dēkhu, P give no clue a third person singular seems required by the sense, Is lōgā, jōgā, Is cīṭhihi, Ib karahi. U sājōgū. 5. Iae K trina, trinahi, U uḍhāī, tinhai bajara kī dēhi baḍhāī, K tōri u(?a)dāī, 6. kāhū bhākha bhīkha dukha, Ia bhīkha (?) bahuta, U dukha bhārā, K bhauna bhīkha dukha bhārā. 7. Ibs K karai so jō mana cinta na hōī, Ia karai so jō mana cintā hōī; K karai sōi jo ohi mana hōī. 8. U asthirā (which makes the metre right), Ias U jehi, K tehi. 9. U aru bhājai, K tehi bhā°.
- 7. 1. Id reverses the order of Il. 1 and 2. U baranaũ sõ, Ib saba ohi saũ waha saba mahã baratā, K oha saba số saba mỗ waha baratā, Is has saũ. 2. Is K jo saraba, U paragaṭa guputi, Ia cīnha na cīnhata, Id cīnha na cīnhē. 3. Ia na ohi sãga, Id na koī sãghātā, U na kou sãghātā. 4. Ic na koi wahi jānā, Is na waha koi jānā, U na kou wē jānā, K ō kī sirajánā. 5. Ias reverse order of Il. 5 and 6, K waha saba, Ib wahu na kīnha, Is oha kīnha, K unha na kinha. 6. Ia hutā so pahilahi sō hai sōī, Is au hai aba sōī, K hutā pahilahi aba hai sōī Ic sō puni rahai rahai na na kōī, U sō puni, K rahai rahihi nahi kōī. 7. Ia auru jo hōhī, U aura kahai sō, K aura je rahai se bā°, Ia marahĩ kai, K marai kari. 8. U jō wai cāhas, kīnhasi, K jō oha cāha so kīnhasi, Iak karahī, U karahi ju cāhahi kīnha. 9. U na kāū, Ic U sabai cāhi, K sabhai oahahi, U jiya.
- 8. 1. Id cīnha jo, K cētahu, Ib purāna mē, Is giānā, bakhānā. 2. Icds jiu nāhī, K jīa nāhī or jia nāhī, Ia kara nāhī pai sabahi karāhī, Is karai sawāī, U karahī sumāī, K karai saharāī (?). 3. Ia reverses the order of ll. 3 and 4, Ib jo dolāwe so dōlā, Id jo dolāwahi dōlā. 4. Ic reverses the order of ll. 4 and 5, Is has sūnā, gūnā, Ia U hiyā nāhi, Id hiyā nāhi pai guna saba gūnā, U guninā. 5. Ic U K bhāti so jāī. 6. Ib nā koi āhi na ohi kē rūpā, Ic om. this line. Ias om. hoi, U nā kou hai ohi, K na kōi hoi hai ohi, Ia nā kāhū asa rūpa anūpa, Id nā ohi kā asa taisa anūpā, Is nā oha kāhu asa taisa sarūpā, U nā kōū asa taisa anūpā, K na oha kāhu asa rūpa anūpā; possibly Ia fits in best with the rest of the passage. 7. K na binu ohi ṭhāū, Ic rūpa rēkho nahi, K niraguna nāū. 8. Ic K nā hai milā na bichurā, U nā hai milā na waiharā. 9. U andhi murakhi kahā dūri, Ibid mūrakhahī.
- 9. 1. Ic puni jō dīnhesi ratana amūlā, Is sabahi jo dīnhesi, U dīnhasi, K jānahi Throughout, Is K have dīnhesi and U dīnhasa, cf. I. 2, n 2. Is bihūsī, U bihasē, K dasana bihasi mukha jōgū, Iab lōgū for jōgū. 4. Iac U jehi māhū, U tihi māhū, Ic reverses the order of ll. 4 and 5. 5. Iads sōi jāna jehi dīnhesi nāhī, K sō pai marama janai jehi nāhī.
  6. Id jāna hō, Is jāna hoi, K jōbana marama na jānai mūdhā, Ia milā nāhi tarunāpā dħūdha, Ic saba dhūdha, K cahai na tarunāpā cāhai dħūdhā (sic), Is has mūdhē and dħūdhē.
  7. Id sukha kara marama, this makes better sense, and is also the reading of Rūm Jasan, K jehi kē dukhā bā°. 8. K bhōgi rahai anacinta. 9. Ib saba kara marama jūnu karatā, K, ghaṭa raha ninta.
- 10. 1. Ib karatā kē karanā, K karatā kai karanī, Iad barani na kōī pāwai baranā, Ic barani na pāru kāhu kai baranā, Is barani na koi jō pārai karanā, U barani na jāī āhi bahu baranā, K barani na kāhu parai jo baranī. 2. Ib saraga sāta, Ia sāta saraga kāgada jaŭ ka°, Io kāgada hūī, Is K jaŭ kāgada, Ic hūī for bharaī, K dharatī sāta saraga ma°, U has karahi, bharahi. 3. Ic makes this line the sixth, Ib transposes Il. 3 and 4, Ib rōma, U jāwāta kēsa rōma au pākhā. 4. Ia rēha khēha, Icd U khēha rēha duniyā, Ib būna, K nakhata tarāt. 5. U likhai sansūrā, Ic ati samū°, Is kabi amū°, U bidhi carita apārā, K kabi carita aparū is evidently a misreading of . 6. Iacds ēta guninha saba guna, U au saba guniyana guna paragátā, K aba guna para°, Ib tēhi samūda būdahi nahī ghátā, Ia bunda, Id aba-hu samūda mahā bunda na ghátā Is aba-hu samūda tehi bunda na ghátā, U aba-hī būda samūda nahī ghátā, K as in text, except nīra for būda. 7. K garaba na ūṭhā, K garaba karai sō bāura jhūṭhā. 8. Ib bahu guna°, U asa guna°, Iac sō hoi tehi, Ib cahai sō tinha hō bēga, U sō hō tehi, K karai sō caha tehi bēga, Rām Jasan cahai sãwārai bēga. 9. Id jō guna karahi anēga, Is jō guna cahai, U karai na nēga.



Γ5-10

- 11. 1. Ia nāŭ, U K nāma; U K niramálā, kálā; Id pūnō U pūnou, K puniu 2. Ia unha kai, Is tinha kahā, U jōti tinha kī bidhi, K tā kara, Is tinha prīti. 3. Iab U dīpaka aisa, U bhā a(ã)jōra. 4. Ibcd jaū na hōta asa purukha ujyārā. 5. Id nāū, U ṭhāū daī K ṭhāwā daā, Is likhē.....sīkhē, K likhā...sīkhā. Ia parhatā, K bhau dharamī bhau paṇḍita sīkhē. 6. Is jēi nahī, Ia ohi nāū, K janama bhara. K dīnha naraka māha. Icd transpose Il. 6 and 7. 7. Ia ohi kīnhā. Ibds U kinhē...līnhē. K utima basīṭha dīnha oi kīnhā, Ibs U K dui, Icd dō. Is U K juga; Id U K tarai nāma. Icd ohi instead of jaī, Is U K unha. 8. K aiguna, Ia pūchihī, U hō kai. 9. Iac ohi, Is U unha, Id binawata, K unha āgē hama binaiba, Id karata.
- 12. 1. Ia cahū dīnha, Icd cahū kā duhū. 2. Ia taba ānē, Ic wei ānē, Is sidika daiya unha mānē, K uni ānē, U dīns oi jūnē. 3. Ibc U puni jō. Id puni tehi, Ia jaba āē, Ib ohi āē, Is jūū āē, K jinha jaga adala dīna kahā lāē. 4. Ib bahu gúnī, Id baḍa paṇḍita gúnī, U puni usi mahā baḍa paṇḍita. Ia U K likhā kurāna. The correction is evidently a scribe's improvement. 5. Ia bariārā, K bala tē kāpıi. Ias saūhi na kōū rahā jujhārā (Is° rū). 7. K paramāna. 8. K. kurāna for purāna,...sōi likhā kari grantha. 9. Is tē saha, K tē suthi.
- 13. 1. U sēra sāha, K sēra sāha, U sulatānā.......bhānā. Ia cārihi, Ic cāri-u.

  2. Ib transposes ll. 1 and 2. Ib ohi kahā chāja chatara au pāṭā, Is chāja chālā au.

  U ōhī chātra sāju au, K ohi pai chāja chatra au, Ia J K pāṭā.....lilāṭā. Ib rajai, Ic sabha rājā, Id sabha (or sabahi) rājanha (or rājahi), Is K saba rājanha, U saba rājānu (?); 3. Ia K gunawanta, Icd sabahi, Ib bidhi pūrā, Is nidhi pūrā. 4. Is nawāi nawa khāḍahu, K nāwa nau khāḍahi. The final word of the half line au may be transcribed either bhaī or bhaē. All N give the former, but printed editions give the latter. So also imay be either naī or naē. We prefer bhaī and naī as giving the best sense. Iad sātahi. U dīpa duniā, Is dīpa duniā sira. 6. Ibds tahā lagī. Ia kharaga bala, Icds kho para; Ia jala karana na kīnhā (كينهان), Ib نوالقران المالة المؤلفة ا
- 14. 1. Id sō sājā. 2. Ia hai kī rēnu, Is hai gai saina. U hai maimanti calai. Ia parabata phūţi hōi sama dhūrī. Ib uṭhahī hoi, Is parabata phūţi, K ṭūṭi jhikaṭi. 3. Ia sūra rainu hoi dinahi garūsā Ib parahi rainu, Is K raini rēnu, Id omits this line. 3. K paūchi. 4. Iac U K ūpara hoi chāwai brahamanḍū. Ia dōlai dharatī au brahamanḍū, U nawa khādi dharatī sakala brahamanḍū, K khanḍai dharatī bhau sata khanḍū. 5. Ia transposes this and the next line. U patālahi jhāpā, Iac K patūrahi jhāpā. 6. Is bhai jūhī. 7. U ghara bāṭū. K kharha kāṭā. Ia pāchai parā sō kādaū, Id kahā nahī, K kuhā kādau nahī āṭū. 8. Ia giri tariwara kahū na rahā calata hōta saba cūra. Id hōhi sō cūru. Is saina calata giri tariwara hōhī sabai sata cūra. U jo gaḍha naai na nāai calata hōhi tē cūra. K jo giri tarai na kāhu tē calata hōi sabha cūra. 9. Ias U K jaba-hī. Ia calai.
- 15. In Is this is No. 3. Ch. 1. Iabs jasa prithimi hōi. J jasu. K kasa hōi. Ied cāta. Is cītā, K bāta calata dukhuwai nahī kōi. 2. U ādila áhā, K ādila kāhā. Ib sama sōu. U sō uni rāhā. K sari jūja na tāhā. 3. Iab adala jo kīnha umara. Iab bhaī āni, U sigarī, K kiriānā puhumī jahā tāi. 4. U kou. Ib sūna. Ied mānusa saū ujiārā. 5. Is U gāi siggha K gāe sēra. Is dua-u (? dūa-u) pāni, U dōnō. K dunau pāni pī. 1a chīra, Ib K chānahī, Is chānī. Ia hōi ninārā, Ibed karai nirārā. K pāni sō karahi ninārā. 7 Ib barihi, Ie wahā sama, Id balī dū-hī sama. Is dubare baria dua-u, U baria ēka, K dūbara balī ēka. 8. Ied saba prithimī āsīsai, Is sabai prithimī asīsai, U saba prathimī mili asīsai, K sabhai prathimī asīsa dēi. Ia lāi lāi bhuī mātha, Io dui hātha Id kara hātha U jōra jōra dou hātha. 9. Ia gāga jamuna, Ibd gaygana jamuna, Ies gāga jauna jau lahi jala. U gayga jamuni jala jau lahi, K gaygā jauna jau lagi jala. Ib ammara nātha, Is J ammara mātha, U tau lagi, Id amara to mātha.
- 16. In Is this is No. 4 1. Ib káhā, cắhā. Id sabahi, K muha. 2. U caudasi cāda dai sũwārā. Iabe U daī, Is daiya. U K tā hū. Ic cāhi adhika ũji°. 3. K jāi pāpa. Is pāpa ghaṭai jaũ, U K jō, P jō or jau. U jagata juhārai dēi. 4 Ic K sabhai. 5. Icd purukha sūra niramūrā. Is bhā asa sūra pu°. U asi bhaye sūra purakhi naramālā (sic). K asa ohi sūra nāwa niramálā Ibe daha. U kálā. K ohi āgarı kálā. 6. U hēru. In jaī jaū dēkha rahai, Ib jō dēkhai so rahai, U jō dēkhā so rahā lubhāī, K jō dēkhai sō raha



sharamāī. 7. Ic saba ūpara. Ib surūpa. Other Ps doubtful, N sarūpa. Is darapawanta. 9. Is K mēdani darasa lobhūnī. U mēdina darasi lu°.

- 17. Here Is resumes the correct numbering. 1. Iabo U daī, Is daiwa, U daā. U baḍi, asi dāni. 2. Icd K transpose áhē and káhē. Icd U Bali au Bīkrama dāni, K Bali au Kārna dātā baḍa. Is Hētama, U Hōtuma, K Hētima. 3. U sara-pūji, Is K ghaṭai, U sumēru bhāḍārī dōū. 4. Is dāka dāna. U dāna ḍayka. Ia samūda kai, Ib U samundara pūrā. 5. U kaūcana barasi sūra kali. K kaūcana barisa sūra kali. 6. Ia būra eka māgā. Other P p bira or biri. Iac janama na hūi bhūkha au nāgā. U janama hōi nahi bhūkhā nāgā. 7. Ibcs jō kīnhō. U K dasi asimēda jagya jō. Ia tinha-hū surasari dūna na dīnhū. Ib dūna punna sari tūhu na dīnhū. Id sari saŭhi. Is sē-u na U sō uni cīnhā. K unha sabha kē dīnhū. 8. U K jaga ūpara. 9. U kou dai asi.
- 18. 1. Ia jehi (or jinha) mohi, Is tinha mohi, U tē. P (exc. Ia) tinha or tehī. 2. Ia lēsē-hī eka pēma. Ibd U K prēma, Is pīrama sic). Ib wahī jōti, U ōhi jōta, Id bhai sō jōti bhā. Ic bhai niramala, K bhau niramala. 3. Ib huta ãdhēra sō sūjhā, Ic huta jo ãdhēra asūjhā, Id illegible, Is māraga hato ãdhiāra so sūjhā, so U but ãdhēra, K māraga andha hōta sō sūjhā. Ib bhā ũjēra, Ic U jaga jānā, Id parā sūjha saba jānā. 4. K rākhu kai. 5. N unhi, P ohi or unha. Ia رَدِيْتَى, Ic karī, Id ohi kara mōrā pō². Is pōha kai, U paudhi kai, K unha mori kairihara (?) paudhi kai gáhī.....ghāṭa jahā rāhī. Ia jahā áhā, U ghāṭi. 6. Ib jā kē, Ic jā kara aisa hōhi, Id U K jā kara hōhi aisa, Ia gahī bēga lei lāwai pārā, Ib K turita bēgi sō utarai, Is turita bēgi so pāwai. U turita ēi lai lāwai. 8. Is oi cistī, K rūpa jai se jaga cāda. K oi ati baḍē jagata māha. Ic hana unha. Ic unha kara.
- 19. 1. Id ohi or unha. Is U unha, K tinha, U K niramálā, bhálā. Iad سيكه Ibc مسيكة Ib
- 20. 1. U mohi dai khē'. K guru mahiudi kaha eka mai sēwā. Iad jā kara, U tinha kara, K jinha mohi khēwā. 2. K āgē, Iad شيخ Ibc سيكه Ibc سيكه Ibc سيكه Is K surukhu rā, U surakhu rā. 4. Ias sıddhanha purukhanha jehi sāga khēlā (Is has jyaŭ), Io jai rē siddha purukha sāga khēlā. K jinha siddhyā purukhanha sāga khēlā. 5. U lagāē, K dānīara.....dekhalāē, 1bc U jehi pāē, K mana lāē. All P give خضر N khidira. 6. Ia U K tehi haj°. Is jē haj². U āni milāē saiyada, K lau lagāe lei saidā rājē. 7. Id jō pāī karanī, N saba karanī, P jībha parama (?) (پرم), N kathā. 8. tehi ghara kā haū cēlā, Id tehi guru kā haū, K waha rē guru, U K hwai cēra. 9. Ia ohi tai, U jehi tai, K dēkhana.
- 21. 1. K kali, K kali pūnī. 3. Ids asa, K uā sūra. 4. U K ābā dūbha nahi. Rām Jnsan's edition gives basāyana sōī but all P give بسامى نصوى 5. Ia tau suṭhi, Ib tau asa, Ic taha ati, Ids tau ati kīnha, K tau waha, bhaeu. 6. Ias jaū. 7. K kācu hōi kañcana kī kárā. 8. U tasa niramala tehi bhāu. 9. K rupavanta banāwahī, Ia rūpawanta gahi jōahī, sō karahī gahi pāu. Ib mukha cahahī kai, J mukha cāhai kai. K mukha dēkhana ke cāu.
- 22. 1. P سر U sira, K ora. 2. Ia yūsufa mallika paṇḍita gyānī, Ib bahu gyā, Id baḍa gyā, K jō paṇḍita gyā. All N have isapha for yusupha. Inc K pahilahi, K pahilā 3. Iac كامي Is kandana. Ib khāḍahi, U ubhai, K uthai jō bā. 4. U apārā, jujhārā, Ia khēta au, K briga sitaraiņi (?) jō kharaga johārū. 5. Iabc سَدِينُه Ib K bakhānī, jūnī (K mānī), Iabd baḍa jānā. Is sādhunha. 6. Ia catura guna dasa wei, Ib K dasau guna. U cārō catura au dasi guna (sic), Icd au sāya jōya, K au saha jōya Is repeats the last line by a mistake of the copyist. Printed editions have simha jōya. 7. Ib jo rōpahi, U jo upajai. K purukha jo āpē (المهابي for المهابي for عدونها). Ia u bichurahī. U yaha jaga ōra nibāhā. K sātha jīwana bhā (جونبها). Ia U bichurahī.



- 23. 1. Ibd tahawā bahu, Ic tahā una kabitanha kī°. Is tahā awara, K tahā awani. 2. Ibs U au bī°, Id bīnatī kara. U kabitanha. K au paṇḍita sō binatī bhájā lb bhākhē ... sākhē, Is bhājā ... sājā. Iad mērehu. Is meraehu. U ṭūṭi mirāi sāwārahu sájā. K ṭuṭala sāwāraba au merahai sájā. 3. N paṇḍitanha, U pachilāgā ... dāgā. Is gai ḍagā. K kichu kai cahau kathā kara āgā. 4. Ia jō kachu pūjī, U hiyā bhādāra āhi naga pūjī. Is khōlu, U lai kū°. Is tārā kī. K khōlau, tāla au kū°. 5. Is U bōlē bō.° K bōlau bō°. Ia K pēma rasa, Ids U pēma muda. 6. So Ia. Ib kāhā tehi bhūkha kahā tehi kāyā, Ic kahā tehi rūpa kahā kai kāyā, Id kahā tehi bhūkha kahā tehi māyā. U K kahā tehi rūpa kahā tehi māyā. 7. Ia-lūuī bhēsa. 8. kayā, so U K. It makes good sense. P kabi jō prēma kā. Is kabi jo pīrama kā bhā tuna rakata. 9. Ic sunā to. Is sunā tā.
- 24. 1. Ia áhā ... káhā. K áhī ... káhī. All texts agree in giving the date (A. H.) as 947. Rām Jasan's edition gives 927 which is certainly wrong. Ia tāhi dina káhā. 2. sēni, so Is K. J has saīna. 3. Ia suratānā. Is dhīlī sulitānā, K dīlī, cētani, so all N. 4. N have sāha not sāhi, which is the usual spelling elsewhere. 5. Is kathā áhī. Ia kathā jo ahī, K ādī anta kathā asi áhī ...... káhī. U bhākhā mai caupāī káhī. 6. Ic K biāsa jasa. Ia dūri jo niarahi niarē dūrī, Ics dūrihi niara niara bhā dūrī, Id dūrihi niara jo niarahi dūrī. U dūri su niarē niarē dūrī. 7. Ids sāga kā², U sama kā°. Ic K duri niara jaisai gura. Ids dūri jo niarē sō gura, U dūri so niarē jasa. 8. Io U K khaṇḍa tai. Is khaṇḍahū. Id U kī bāsa, Is kai bāsa. Ib U pāwahī. 9. Ib jō āchai ohi pāsa. Id K sadā jo āchai pāsa. Is āchahi.
- 25. 1. Is K gāwau, sunāwau, U gāwō, sunāwō. 1d au bahu padumini, J barana.

  2. U niramala darapana, K badana kudana (?) jasa bhānu bisēkhā, Ia jō jehi bhāti. Ib jehi jasa rūpa soī tasa dēkhā, Id jō jehi, Is jō jasa rūpa, U taisahi, K jehi jasa rūpa so taisahi dēkhā. 3. Id dhani waha dīpa. Is dhanya dēsa jehi dīpaka. K dhanya dīpa jehi. Ia daī awārī, Ib au bidhī paduminī autārī, Ia au jō padumini daī sāwārī, Is daiya sāwārī, U asa paduminī daī autūrī, K au paduminī daā autūrī. 4. Icds saba baranai (Is baranahi) lōgū. Ibc K tehi sari. Id waha sari. 5. Ib wasa nahi ūji², U nahi asa, K tasa nahi. U transposes Il. 5 and 6. Is sarada-dīpa, U sārāga-dīpa, K sarā-dīpa. 6. U sari nāhī. Ia layka-dīpa sari pūja na tahī, Ib layka-dīpa nahī pūjai chāhī. Ic layka-dīpa pūjai parichāhī. Id layka-dīpa pūja parichāhī. U layka-dīpa na pūjai chāhī, K layka-dīpa na puja parichāhī.

  7. Kumbhasathala, so Iab U, Ic k-s-th-l; Id, k-s-sa-h-l; Is kūçasthila, K kōsathila. Is U pārā, hārā, K āra bakhūnā. Ia mahasthala, Ib mai asthala, Ic mahūsthala, Id U mēwasthala, Is mahūsthila, K mēwasthila. 8. Is K prīthimī, U prathyumī, Ia au sāta-u saba dīpa, Ib au saba sāta-u dīpa, U aura ju sātō, K au yaha sata-u. 9. Ia na ūpamā, Ib na ūpara, Ic na pāū, U uttama, K dīpa tehi sarī.
- 26. 1. Is K sēni. U Gandharpa saīna sukha hhanḍi, Ia dhana rājā. Is rājā au tā.

  2. U K rājā...sājā. U tāhu cāhi baḍi, K tāhi. 3. Ibc U K dala. K cārau disā kaṭaka, Au gadha is very doubtful. Uragahī is a possible reading of the Persian Character. The following are the readings of the various MSS. Iab اور كنا المراكة المراك
- 27. 1. Ib jōhu (حَوِّة), niarāwē, Icd jō wahi dīpa, K jō wahi dīpa kē niarē jāi. Ia bhau āi, Iabds U kabilāsa, K hailāsa tinha niarē pāi. 2. U K ghani ābarāī, U uṭhī bhūmī, K uṭhai bhūmī, Is lāga. 3. U tariwara ācē sabai suhāō, K taruari sabhai milē ohi jāi, Ib bhai tasi chāha, Ic sītala chāha, U raini kai āē, K hō jaga chāha raini bhai āī. 4. Ia sohāwana. 5. U abu jamu chāha, K au asi chāha raini bhā. 6. Ia jaū sahi āwai ghāmā, U panthika cali āwai sahi. K panthika pahūcai sahi kai ghāmā Ibs K, ghāmā, bisrāmā, U bisarai bhai sukha bisrāmā, K bisarai chana kai bisrāmā. 7. Is K jinha waha, U jō pāwar

waha chāha, Ia sō dhūpā, Ic dukha dhūpā, Id tehi dhūpa. 8. U asi ābarāī suhāwani, K asi ābarāī saghani ghani, Id pārai, Is parahi. 9. Ic cahu disa, K phūlahī pharahī chaau, U mānahu.

28. Id ambha ( ? દેખ) ), Kāma. Id U suhāē. Ibc suhāī. Is K sohāē. Ia aura jo.
2. Id pēḍa maũ pākē. Id N Ia ati anūpa phala tākai Ib baḍahari phara anūpa Ic baḍahara sē u. U au baḍihari anūpa suṭhi tākē. 3 Is pāka Iad jāmu jo pāki Is jābu jo pāka.
4. Iacds pharai pharī K pharē au pharī khajurī. Id pharahī jānu. Ib sadā jānu. 5. Ia mahuā cuai so adhika Ic puni mahu cuai so Id cuai jo mahuā so adhika Is puni madhu cuai so U puni mahuā sō bahuta K inha mō cuai madhura mīṭhāsū. Ia asa mīṭhī—asa bāsū. Ib tasa bāsū. Id asa mīṭhī. Is mīṭha. 6. Is āwana, U atibala bhāū. K anawana nāū. Ia saba sōbhata. Ic sabha. Id K jasa rāuna. U dēkhē. K² aura khawahajā anawana nāū, dēkhi sabai rawanika ābarāū. K³ awara rūkha jō āwa na nāū dēkhā sabai sohāwana ṭhāū.
7. Ia rasa ambrita. Is lāgā. K lagā Ia jaī cākhā. Is kōi jaū cākhā U jāi jō cākhā, K jō cāhai cākhā. 8. Ic lavāga supārī, Ia U K jāiphala. Ic sabha. U au phara lāgu apūra. K phala pharē. 9. K abili.

29. 1. Ia K pañchi. Ic karata. 2. Ib U K hōta bōlahĩ. Is K paṇḍuka. Ics tūhĩ 3. Ia sō raha. Ic sōra bahu karahĩ, Is rahasa karēhĩ, U sūgā sārō au kurarahĩ, K rahasya karāhĩ. The latter half of the line runs as follows in the different MSS.

चि पपीहा पिड पुराही ॥

 चेलहें परेवा अड गुरुराही ॥

The verb √ karawar = kalabalā is frequently used in the poem. It must be some form of it which should stand at the end of the line. 4. Ib U make this the 6th line. Ia karahî, K karai lāgē. Ia guḍurā, Ib kīhā, Is kaha gu° Is khēhā. K kai guru jō káhā. 5. Iac bahū bahū. Is bahō bahō, K bahau bahau. Iacs kōili kai. 6. Ib dahiu dahiu 7. U K kuhukai, Is kũkuhē. U kagawara karahī baiṭhi sō kāgā. K kāgurī karahi pukūrahi kāgā. 8. Ia paūchi ahai saba, Ics paṅkhi jagata kē, U paṅkhi āhi jaga, K paūchi kahi sravana, basahi sabhai ābarāu. 9. Is apanī apanī bhākhā

30. 1. K kūā kulawārī. Ia sājī. Ia au caupāurī. Is sājē punthi kahā jō pāwarī. K au caupāurī. 2. Ieds kunda bahu. Ie sabha Is tinha kara U saba kē. 3. Iads K mandapa 4. Iac U K kōi (U kōu) rikhēsura. Is kōi risēçvara. Iacs U K kōi rāma. Ieds U janī Iad koi bisuāsī Ibc koi m s w āsī Is K masawāsī U koi dāsī. 5. Iacs U K kōi (U kōu) mahēsura. Id jōgī jatī, Ib kōī pu° Id koi sō. 6. Ia °caraja sō lā°. Is brahmacarja U brahmacāra K brahmacārī. Iacs U K kōi (U kōu) di². 7 This line has many variants, Ib is however clear. Iad koi sarasutī siddhu, Is kōi sunata, U kou sati santa siddha, K kōī maunī suanī jōgī. U K pada. K gahē bī°,

8. The various readings are
In siurā khiurā bāna sabha
Ib siura khēra nānaka panthi
Ic siura khiunā bāna sikha
Id siurā khiunā sarasutī
Is sewarā khewarā bāna para
U jōgi jati sannyāsī

K sewarā khonā banaspatī

sidha sädhaka abadhüta, s n k adhiku audhüta, sādhuka au audhüta, sīkha sādhaka audhūta, sidha sādhaka abadhuta, bahuta digambara dūta, sīkha sādhaka abadhata,

9. Ia jangama jati sannyāsī siurā au audhūta, Ib baithi saba maṇḍapha pāca at $^{\circ}$ , Id K pāca āt $^{\circ}$ 

31. 1. Ia dêkhaŭ Is K baranaŭ U mānasarōwara ati augāhā. Ib pala hara (?) Ic K jasa ati Ids asa ati U jahā wāra pāra nahī thāhā 2. Ia jala mötī, Ia U ambritawāna Ib ambritabāna Id ambrita nīra K ambrita pāni khīra su.° 3. Ias māgūī Ic? s dā u māi K sara silā. U kanaka silā gaḍhi siḍhī lāī. Is so ghāṭa sohāī U bādhāī. 4. Ia siḍhi upara, Ib bahutērī, U cahū disi siḍhī. Icd U K utarai caḍhai, Is utarai lāga 5. Id U phālā rahā, rātī so lb, all

others rātā. U kamala. Ia pātā. 6. Ia chitarāhī K ulathahī mōti mānika hīrā Icds cunahī. U cakaī cakawā kēli. K dakha dēkhī mana rahai na thīrā. 7. Ic lōnā, Is K paurahī, Ia U sāwārē sōnē, Icd kīnha saba, Is likhā saba, K. likhā gaḍhi. 8. Ib pāra, K beli cahā, Ib, suphala s k h n bahu rūkha Is K phala U suphala pharai saba. 9. K harai pyāsa.

- 32. 1. Ibc bharahĩ, Ib su-padumini. 2 U paduma bāsa, Ia saha saŋga, K saŋga uḍāhĩ 3. Is sārāga bainī. 4. Ia bahu pātinha, U āwai sō saba pātinha. U. barana barana au bhātinha. 5. Ids K interchange lines 5 and 7. Ia 5 and 6. 5. Ia rahasi kūdi saba āwahī. Ic rahasi kūda saū, Is U rahasa kōḍa saū, K rahasa kēlī karata saba jāhī. U jā saū cakhu hērahĩ panihūrī. U K hanai. 7. Ia K. sira pā tāī, Is sira yō tāī. U meghāwara, pāi na tāī. 8. Is āchari, U acharī rūpa anūpa. Is U wē panihārī, Iab tē rānī.
- 33. U omits the whole of this stanza. 1. Iad talāwara barani, Is K talāu barani nahi. Ia jehī nāhī, K kachu nāhī 2. Ia phūlai kawāla kumuda, K gagana para. 3. Is maccha kaccha kī. K camakahī mēgha 4. Ios K bahu raygā. 5. Is karēhī K camakahi cakawā. Ib nisi bicharahī au dinahi. Ic bichōha so, Id bichōhu jo, K nisi bichōha raha dibasa mi.º 6. Ia karahī hulāsā. Is kururahi. Ic jētahī muaī rāhahī eka, K mue-hu na bichurai hōhi sāga pāsā. Ib gives v.l. jiuna muaī āchaī eka pāsā. 7. For the first word we have adopted, kēwa, a lotus, which however gives bad sense. Some fish eating bird is referred to. We can make nothing of P. Ia has ? k n y bā, Ib n k t hā, Io b n sā or n b sā. Id is entirely illegible. Is baka 8. Ib unha, K uha sarawara. K barahi jōtī jasa 9. K hoi parai sō pāwai mōtī sīpa
- 34. 1. U K lāgī. 2. Is turuūja jābhīrā, Icd U jābhīrā. Ia au bādāma bēdāna. Ibd badāma bēdā, Is bēdu. U bēra, K badāma jo pēda, 3. 1s gāgala surāga, U gala gala tūta, K nārāgi rakata rātē. 4. Is naubārā....mana tūrā. U nau-būtā. Ia U K dārima. 5. Ia sohāwana harapā, Ib haraphā, Is sohāi su harapā, K alaga sohāī haraphā. Is K aunai rahī, U unhai. Ia K kēlanha, Is kērā. 6. K kamaraygā newajī, Ia dīṭhā. Ib rāi sugandha cho°. K sīkha dāu U has an altogether different couplet, viz.

#### पउनारी सो बहुत मिठासू। मध् जसु मीठि पुहुप जसु बासू॥

- 35. 1. K candana kē bāsā. Is phara au phūla, K pahupa phūla lagē gha°. 2. Ics keolā 3. K kuūjā, Is bikaurā, K bakāwarī. 4. satibaraga, so N. It is the Persiān ••• which is so spelt in P. 5. K sōna basana. Is sewātī. Is rūpa-mājari au mālati jātī. All other MSS. have similarly a mātra missing at the beginning of the second half-line. Accent must be used for quantity. 6. Is K bahuta suda°. 7. maulasarī (mimusops elengi),—whenever this word occurs in the poem the MSS. vary between bōlasarī and maulasarī. Ia maulasarī jō bēlī. Ibe bolasarī bēlā au. Id bōlasarī bēlī. Is mōlasarī. U maulisirī bēlī K maulasarī an bēili. Ied K sobhai K phula lāgai bahu. 8. U baḍi bhāga. 9. U sugandhi wē, K sabhaī subāsa lai. K jasa basanta.
- 36. 1. Ia tasa básā, Is phiri básā, U jō básā, K sigghala dēkhi āpuniu básā.

  3. Ids U K rayka. K sō saba hāsa-mūkhī. 4. U makes this line the last of the stanza and has cūrī ...... kastūrī. Id raci raci sājai candana khābhū, thayghi sabhū-patī baithai sābhā. 5. K sōnē khambhā—sabhā, Ic khābhā—sābhā, Id mixes up lines 4 and 5. U omits this and repeats 4 with slight variations. 8. āhakā, so Iads, Ib ādhika Ic nāhaka U K au asi panthi. Ia sōbhata kalā anūpa. Is jasa si°, U janu kabilāsa anū°, K sēwahi lōga anūpa, Ia sabha darasana saba rūpa, Icd U saba acharinha kē rūpa.
- 37. K has following order of verses 39, 40, 37, 38. 1. K puni baranaũ. 2. Ia kumakuma Io kũhikũhi, Id kumakühi, U haṭa kuykuma sō līpī, K kuykuma līpā——dīpā, Is baiṭha, U baiṭhi, K baisu. 3. Ia hāṭā racai saba rūpaī, K racā hāṭa sabha rūpanha. U citara bicitara. 4. Is rūpa saba bha°, U bhala parā pa°. Is dhavala-srī. U pāṭā khirawārī, K paṭabahu kha°. 5. su unawana, So Iabds K. The vowel points are carefully given in Ib. Ic hīrā lāla p n sāna bahu jōtī, U hīra lāla suanimanu. 6. K agara daunā raha pūrī. Ia jaĩ isa hāṭa na līnha. Id U kīnha, K jō na hāṭa tehi, Ia nahi lāhā, Is kasa lāhā, U K kata. S. U kōū throughout Ia K lābha lai. Iab U K mūla.
- 38. 1. Ia hāļa kai, UK have kai siggāra dhani baithī (K baisī bahu) bēsā I mohai darasana rayka (K rūpa) narēsā || Io saba baithi. Iod sira cīra, U au cīra, 3. K bēnu, Ia mōhita hōhī paiga nahi jāhī. Iods U nara mō², Is guna paigu. U nara pai², K nara paraga na. 4. Ia sāni wai. 5. K phāsi dēhī. U K kaṭacha jiu hari lēhī. 6. K mānahū, Is ṭārī, UK dārī. 7. Ia kētē kēli rahī tehī. U kitē kha² K kētē chaila rahahī, Ia jhāri kai. 8. K cadhē turāi rahahi wahi tau lugi jau lagi gatha raha pheṭa, Ia gātha hoi, U jaba



- lagi. 9. This line is very corrupt. In uțhi bhāgahĩ, Ic om. baṭāu, Id sāṭhi nāṭhi bhēṭi na pāwaĩ, U sāṭhi nāṭhi hwai calai baṭāu, K sāta nighaṭā uṭhi bhaeu baṭau. The reading given in the text is that of Ib. The metre is however wrong. U puni pahicāni.
- 39. 1. Ia K baithi siŋgāra hāṭa phulawārī. Ib phulahārī. Id reverses the order of the two halves of the caupāī. Ic pāna anūpī jo dha° K dharā. 2. Is U gandhī. K baisu. Ia K bahuta ka°, Ib mēli kapūra, Ic U phūla ka°. Is U K khiraurā. 3. Ia U K purānā—bakhānā. Ib dharama pāpa. Is dharama rāsi. 4. K kathā kabitta kaha kōī, K bahu hōī 6. Ib nāda bēda dhunī bhdlā. Is cēṭaka cálā 7. Ic ṭhagaurī lāī, Is katahū kānha ṭhaga, U katahū ṭhaga ṭhaga bi². Ia mānukha. 8. U rahahī tē nāca. 9. Is jō tehi nāca. All MSS exc. U insert agamanu after rahai. The word is superfluous and spoils the metre. Ia sō bāca, Id tai bācu, Is wai bāca, U pai bāca, Is U K gatha. The reading of this dōhā is very doubtful.
- 40. 2. Kuruma. P give no vowel marks. Is kurübha. U jānahū kūrama. K tarēhi rambha bā. Printed editions have karēhī which is a possible transliteration of P كرنده. U parai di. 3. Ia khāda phēra cahū, U cārau disi bākā. 4. Id parai jo, Is parai to. 5. Ia U jō unhi cadhai, Ic tinha kī ca, Is K nau-hū jo cadhai jāi. 6. Ib bharī naraka tahā dīsa, Is U bharē, asi dīsā, K asa. 8. All MSS insert pahūcai, after nahī. The word is superfluous and spoils the metre. U lāgi sumēru. 9. U kahā lagi karaū budāt.
- 41. K has following stanza order. 36, 39, 40, 37, 38, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 41, 42, 49, 50. U om. 41. Ia nāhi to hōī. 3. Ia tehī bhā'. K tē bhã'. The latter half has an instant too many in all MSS. except Ic, Iad pāi. Ic jāta for cāpata, Is kāpni jāgha. K kāpai jāgha dēkhata khana pã'. 4. Ia rāu. Ic darapahī haṭi. K darahi guinda dēkhī unha ṭhā'. 6. K rātē pūchi. Is K jīhā. The second half varies greatly. Ia līlē līhā. Icd guūjari kīnhā. Is kajala līhā. K dēkhi oi sīha. All P have jībhā in the first half, which, however, does not rhyme. 8. K nauu paurī bhau khanda tehi. Id au tehī nau kēwāra.
- 42. 1. Ia nau unha, Ic U K nau paurī. K dasama. K tā para 2. Ia ghari jō. Ic gharā gharā so ganahī, Ia paharahi pahara so, Ic pahara pahara para, Ids pahara so apanī apanī bārī, U pahara so apanī apanī, K om. the latter half of this caupāī and the former half of the next. 3. Ia pāja taba mārā. 4. U parā su-dādi. Ic K kara, Id khara. Is mātī bhādā U kati nicinta. 5. Ic tumha tō. K taba tehi. Ia bhaeu so phēri nāhī thira bācē, U rahē na jama tē thira. 6. Ic tumha jāū, U jo bajai ghaṭai, K ghari jo ghaṭai ghaṭai. Ia ka nicinta aba sōu ba°, Ib sōai, Is nicinta hwai sōahu ba°, U kati nicinta, K nicinta bhai rahai baṭāū. 7. Ia hiā basana kā jī guna sōī, Is hia na sugāi, U hiya bajara pai jā°, K huā na suna niṣhē jāgata kōī. K adds jau lagi dēva asta na hōī I tau lagi cēta karahu nara lōī || Ib also inserts this on the margin. 8. Ia taja marana, K jīana dīna bharana, Ia jaisa rahaṭi kī rīti. Ib kaunai rahaṭi kī, K rahai gharī. 9. Ia āī marana kī, Icds gharī so āī. U jala bharī, K bharī so dhārī phiri bharī. Ia U K janama gaeu taha bīti.
- 43. 1. Ia gaḍha tara. U nīra chīra. 1b jānahű du°. U pāni bharai āwai draupádī. 3. U jō sugandhi pānī waha pīā 4. The latter half of the verse has an instant too
  much if we spell indra as indara. U has kalapa brakṣa janu hai kabilāsā, K kalapa taru
  indra kabilāsā. So Is has indra kabilāsā. 5. Ia saraga kō sā. Ib saraga tehi sā°. Id
  mūra. Ic asa pāu, Id kou pāu na cā°. Is U pāwai kō cā°. 6. Is cāda pāta. Id U
  jagata jahā, K nētra jahā. 9. U sati guru milai to pāwai jō sādhai tapa jōga.
- 44. 1. Is cāri gaḍha°, U jāra guḍhi-pátī. 2. Ib U saba kē. Is K dhaurāhara, Ib apanē apanē saba ra°. Id K suba apanē apanē. 3. U rūpawanta saba basahī sabha°. 4. Icd N bilāsa, Is sabai kau mā°, K sabai sudha, Id koi nāhī jā°, Is kou kahū na jā°. 5. U tahā khē°. 6. U pāsā sāra khēla tahā kōī, Is K khēli bahu, U kharaga gahē sara pūjani kōī. 7. U baranāwal kī°, U hasti-dāna sig°. 8. U achirī baithī pāsa. 9. Ib khaļa ritu, U chādi basanta auru nahi khaļi ritu, &c.
- 45. 1. Mahi ghūbia the reading is very doubtful, Iab have مهم كهو بنهى so also Ic, omitting diacritical marks. Id مهم كهو نهتي, Is mahi khūbai, U mahi khūdē. K mahi-

pati jhurī na pāwahi pārū. 2. K hāthī st°. 3. Ic K kōī-kōī. U dhūmarē kārē. 4. U barana sō jānahu mēghā. Ia bhāra baithi gagana, Ibc gagana baithi, Ids U K gagana pīthi. 5. Is U baranau, U janu airāpati kualī bálī. Ia pahāra parabata kahā pē°, Id pahāra pannī kahā, Is pabai gahi pē°, U paina sō pē°, K palau gahi pē°. Is U upāri. K ucāri ghāli. 7. Icds K māta nimata saba. 8. Ic mahi hāli. U kurama uṭhā hia sāla. 9. Iac bhūī phā°, U jabahi calai gayandawē jagata parai bhūi cāla, K kurama pīṭhi puni phaṭai unha hastinha kē cāli.

# श्रीजानकीवल्लमो विजयते।

## श्रय सुधाकर-चन्द्रिका लिखते।

दोचा।

लखि जननी के गोद विच होत मनोरथ सुफल सब जनक-राज-तनया सहित राजत कोग्रल-राज लखि निहचे निज जन जानि जो मिले हरखि निज बंधु च्याँ का दुमाधु का साधु जन लखक्क सुधाकर-चिन्द्रका मिलक सुहम्मद मित-लता जोरि जोरि सुवरन वरन मोद करत रघु-राज।
धनि रघु-कुछ सिरताज॥
रतन-सिँहासन श्राज।
सुफछ करइ सब काज॥
ऊँच नीच तिज मान।
ताहि भजइ हित जान॥
का विमान संमान।
करत प्रकाश समान॥
कविता कनक वितान।
धरत सुधाकर सान॥

# ग्रथ पदुमावति लिख्यते।

## मूल॥

## श्रय श्रमतुति-खंड।

चउपाई।

सवँरउँ आदि एक करतारू। जेंद्र जिउ दौन्ह कौन्ह संसारू॥ कौन्हेंसि प्रथम जें।ति परगास्त्र। कौन्हेंसि तेंद्वि परवतं कविलास्त्र॥ कौन्हेंसि अगिनि पवन जल खेद्या। कौन्हेंसि बहुतद्र रंग उरेद्या॥ कौन्हेंसि धरती सरग पतारू। कौन्हेंसि बरन बरन अउतारू॥ कौन्हेंसि सपत दौप ब्रह्मंडा। कौन्हेंसि सुअन चउदह-उ खंडा॥ कौन्हेंसि दिन दिनिअर सिस रातौ। कौन्हेंसि नखत तराष्ट्रन पाँतौ॥ कौन्हेंसि सीउ धूप अउ छाँद्या। कौन्हेंसि मेघ बौजु तेंद्वि माँद्या॥

दोचा।

कौन्र सबद्र ऋस जा कर दे।सर छाज न काहि। पहिलद्द तेहि कर नाउँ लेद्र कथा करउँ ऋउगाहि॥१॥

## टीका ॥

श्रमतुति-खंड = सुति-खाड ।

यद्यपि खण्ड खण्ड में ग्रन्थ की रचना करना ग्रन्थ-कार के लेख से नहीं पाया जाता, तथापि बद्धत पुस्तकों में खण्डों के नाम होने से श्रनुमान होता है कि पी के से लोगों ने इस ग्रन्थ का पुराणवत् श्रादर करने के लिये पद्म-पुराण, स्कन्द-पुराणादि के ऐसा, इस में भी श्रनेक खण्ड कर डाले। इस खण्ड में ईश्वर श्रीर ग्रह की ग्रन्थ-कार ने सुति की है। इसी लिये इस का सुति-खण्ड नाम पडा॥

मवँरउँ = सुमिरउँ । जोति = ज्योतिः । परगासू = प्रकाश । किबलासू = कैलास । स्वेदा = धूलि । उरेहा = उद्मेख, रचना । दिनित्रर = दिनकर, सूर्य । तराष्ट्रन = तारा-गण। सीउ = श्रीत । बीजु = विद्युत्, बिजुली । श्रुउगाहि = श्रवगाहन कर, डूब कर ॥

मैं सब से श्रादि श्रीर एक (श्रदितीय) जो कर्त्तार (कर्त्ता = परब्रह्म) है उसे सारण करता हैं। जिस ने जीव दिया श्रीर संसार को किया। जिस ने पहिले \*ज्योति:-खरूप (महादेव) को प्रकाम किया त्रीर तिस के लिये कैलास पर्वत को किया। (सुसल्माने में कहावत है कि हिंद्त्रों का महादेव हमारे लोगें का त्रादम है।। जिस ने त्रिग्नि, पवन (वाय्), जल श्रीर खेह (मृत्तिका, धूलि) को किया। †(मुसल्मान लोग श्राकाण को तच नहीं मानते इसी लिये यहाँ पर चार-ही तचें का नाम कहा है )। इन्हीँ चारो तचाँ से बद्धतद (बद्धत प्रकार के) रंगाँ का उरेह (रचना) किया श्रर्थात् दृन्हीँ चारो तचाँ से श्रनेक प्रकार के पदार्थीं का रचना किया॥ जिस ने धरती (धरित्री = पृथ्वी), सरग (स्वर्ग), त्रीर पतार (पताल) को किया। जिस ने बरन बरन (तरह तरह) का श्रवतार धारण किया। मत्य, कूर्म, वराह, न् सिंह इत्यादि परब्रह्म ईश्वर के श्रवतार पुराणाँ में प्रसिद्ध हैं॥ जिस ने सपत (सप्त) दीप श्रीर ब्रह्माण्ड को किया। पुराणाँ में जम्बू दीप, ग्राक, ग्राल्मल, कुग्र, कौञ्च, गो-मेदक त्रीर पुष्कर ये सात दीप प्रसिद्ध हैं। जिस ने खण्ड खण्ड चौदह भुवन को किया। पुराणें में भूलोक, भुवलेकि, खलेकि, महलीक, जनलोक, तप- श्रीर सत्य- ये सात ऊपर के लोक, श्रीर श्रतल, दितल, सुतल, रसातल, तलातल, महातल श्रीर पाताल, ये सात नीचे के लोक, प्रसिद्ध हैं। दोनें। सप्तकां के मिलाने से चौदह भुवन होते हैं। कभीं कभीं खर्ग-लोक, मर्च्य-लोक, श्रीर पाताल-लोक ले कर किव लोग तीन-ही भुवन कहते हैं॥ जिस ने दिन में सूर्य श्रीर राचि में (प्रकाम के लिये) मिम (चन्द्र) की किया। जिस ने नचत्र श्रीर तारा-गण की पङ्कि को किया। जिस ने सीउ (भीत) धूप (घाम) त्रीर काँइ (काया) को किया। जिस ने मेघ (बादल) त्रीर तिस के माँह (मध्य) विद्युत् को किया॥

ऐसा सब कुछ जिस का किया है दूसरे में काहि (कहीँ भी) जिस का गुण श्रोभितं नहीं, पहले उस का नाम ले कर (स्नरण कर) कथा को श्रउगाहि (ध्यान में डूब कर) करता है। श्रागे की चौपादयों में भी सर्वच "जिस ने" का योजना करना चाहिए॥१॥

चउपाई।

कौन्हेंसि सात-उ समुद अपारा। कौन्हेंसि मेरु खिखिंद पहारा॥ कौन्हेंसि नदी नार अउ झरना। कौन्हेंसि मगर मच्छ बहु बरना॥

<sup>\*</sup> नान्हकपन्धियों के मत में ज्योतिः खरूप से परब्रह्म लेते हैं।

<sup>†</sup> फारसी में कानूनचानाम पुस्तक के २ ष्टष्ठ में लिखा से कि खिन्ना, वाय, जल ब्रीर प्रथ्वी ये सी चार तस्त्र सें।

कीन्हेंसि सीप मेाँति तेहि भरे। कीन्हेंसि बहुतद्र नग निरमरे॥ कीन्हेंसि बन-खँड अउ जिर मूरी। कीन्हेंसि तिरवर तार खजूरी॥ कीन्हेंसि साउज आरन रहही। कीन्हेंसि पंखि उडिह जह चहही॥ कीन्हेंसि बरन सेत अउ सामा। कीन्हेंसि नीद भूख बिसरामा॥ कीन्हेंसि पान फूल रस भोगू। कीन्हेंसि बहु आखद बहु रोगू॥ होहा।

## निमिख न लाग करत ऋोहि सबहि कीन्छ पल एक। गगन ऋंतरिख राखा बाजु खंभ बिनु टेक॥२॥

ससुद = ससुद्र । खिखिंद = िकिष्कान्था, बुखण्ड, जिस के ऊपर दिचण ध्रुव है। इसे च्योतिष में बुमेर भी कहते हैं। निरमरे = निर्मल। बनखंड = पृथ्वी में वन-रूपी खण्ड (विभाग)। तरिवर = तरुवर, दृचों में बडा। साउज = प्रवज, मार कर खाने लायक जन्तु। श्रारन = श्ररण्ड, वन। पंखि = पची। सेत = श्वेत। सामा = ग्राम। श्रोखद = श्रेषि। श्रंतरिख = श्रन्तरिच। बाजु = वर्जिथला। टेक = श्राधार॥

(जिस ई. श्वर ने) श्रपार सातो ससुद्र को किया। मेरू श्रीर किष्किन्धा पहाड को किया। नदी, नारा श्रीर झरने को किया। (पहाड के तल से वा किसी बड़े ताल से जो निकले उसे नदी, किसी ग्राम से नल-रूप हो कर बहते बहते किसी नदी में मिले उसे नारा (नल), श्रीर पहाड के केंद्रों से धीरे धीरे जो पानी बहता है उसे झरना कहते हैं)। बद्ध (श्रनेक) बरन के मगर श्रीर मच्छ को किया। सीप को किया तिस में में ती भरे हैं। बद्धत प्रकार के निर्मल नग को किया। पृथ्वी में बन-खंड (वन-रूपी विभाग), जड़ी, श्रीर सूरि को किया। प्रायः जड़ी श्रीष्ठि के श्रीर सूरि खाने के काम में श्राती है। द्वां में बड़ा ताड़ श्रीर खजूर को किया। साउज (खाने लायक जन्तुश्रों) को किया जो कि श्ररण्य (वन) में रहते हैं। पिचयों को किया जो कि जहाँ चाहते हैं तहाँ उड़ते हैं॥ श्रेत श्रीर ग्राम वर्ण को किया। संसार में श्रेत श्रीर ग्राम-ही वर्ण सुख्य हैं, दस लिये दृही दोनों में सुख्यता समझ, दृही दोनों का ग्रहण किया। श्रख, नींद श्रीर विश्राम (श्राराम) को किया। पान, पूल, रस श्रीर भोग को किया। श्रनेक श्रीष्ठि श्रीर श्रनेक रोग को किया।

<sup>\*</sup> चार, दुग्ध, दिध, घत, इचु-रस, मदा, खादु जल, इन के सात ससुद्र पुराणों में प्रसिद्ध हैं। प्रतन्तु इन के भिन्न प्रत्य-कार ने कई एक नाम लिखे हैं जो कि रतसेन की सिंधल-याना में मिलेंगे।

पलक भजने में जो काल लगता है, उसे निमेष कहते हैं। सो श्रोहि (उस को) करने में एक निमेष न लगा। एक-ही पल में सब को किया। यहाँ पल से निमेष का पल लेना चाहिए। नहीं तो जो पल प्रसिद्ध है, वह निमेष से बड़ा है तब पूर्वापर ग्रन्थ में श्रमङ्गित होगी। निमेष का साठवाँ भाग निमेष का एक पल होता है।

श्रन्ति से खंभा को बाजु (वर्जन कर श्रर्थात् क्रोड कर) विना श्राधार के गगन (श्राकाश) को रक्खा है। सुमल्साने के मत से श्राकाश भी, श्रीर पदार्थी के ऐसा, एक पदार्थ है। परन्तु हमारे लोगे के मत से श्राकाश श्रून्य है। २॥

#### चउपाई।

कौन्हेंसि मानुस दौन्ह बडाई। कौन्हेंसि अन भुगृति तेंद्र पाई॥ कौन्हेंसि राजा भूँजद राजू। कौन्हेंसि इसित घोर तें इसि साजू॥ कौन्हेंसि तें हि कहँ बहुत बिरास्त्र। कौन्हेंसि कोंद्र ठाकुर कोंद्र दास्त्र॥ कौन्हेंसि दरब गरब जें इ होई। कौन्हेंसि लोभ अघाद न कोई॥ कौन्हेंसि जिअन सदा सब चहा। कौन्हेंसि मौंचु न कोई रहा॥ कौन्हेंसि सुख अउ कोंड अनंदू। कौन्हेंसि दुख चिंता अउ दंदू॥ कौन्हेंसि कोंद्र भिखारि कोंद्र धनी। कौन्हेंसि सँपित बिपित बहु घनी॥

#### दोचा।

## कीन्हेंसि कोइ निभरोसी कीन्हेंसि कोइ बरिश्रार। छारहि तइँ सब कीन्हेंसि पुनि कीन्हेंसि सब छार॥ ॥ ॥

मानुष = मनुष्य। भुगृति = भुक्ति = भोजन। भूँजद = भोग करता है। राजू = राज्य। इसित = हस्ती। घोर = घोटक = घोडा। बिरासू = विलाष। दरव = द्रव्य। गरव = गर्व। प्रधाद = श्रघा जाना = पूर्ण हो जाना = द्रप्त हो जाना। जिश्रन = जीवन। मौँ चु = मृत्यु। कोड = करोड = कोटि। दंदू = दन्द। निभरोधी = जिस को किसी का भरोसा न हो = श्रत्यन दुर्वल। बरिश्रार = बलिष्ठ। छार = भसा = राखी॥

मनुष्य को किया श्रीर उसे बडाई दिया। क्यों कि ईश्वर की सृष्टि में मनुष्य सब से बडा गिना जाता है। श्रन्न को किया जिसे तिस मनुष्य ने भोजन के खिये पाया॥ राजा को किया जो कि राज्य भोगता है। श्रीर तिस के साज के सिये हाथी श्रीर घोड़े को

किया ॥ तिस राजा के लिये बद्धत विलास को किया, (इच, सिंहासन, सुन्दर भोजन श्रादि श्रनेक सुलोपभोग विलास हैं)। किसी को ठाकुर (मालिक) श्रीर किसी को दास किया ॥ द्रंथ को किया जिस को हो कर (पा कर) गर्व (श्रिभमान) होता है। लोभ को किया जिस के कारण कोई श्रघाता नहीं (पूर्ण नहीं होता)॥ जीवन को किया जिस के कोई चाहता है। सृत्यु को किया जिस से कोई नहीं रहता है श्रर्थात् सृत्यु सब को मार लेती है॥ सुख श्रीर करोड श्रानन्द को किया। दुःख, चिन्ता श्रीर दन्द श्रर्थात् ममल को किया॥ किसी को भिचुक श्रीर किसी को धनी किया। सम्पत्ति (पुच, पौच, गो, धनादि वैभव) श्रीर श्रित घनी (कठिन) विपत्ति को किया॥

किमी को त्रित दुर्वल किया त्रीर किमी को बली किया। मब बस्तु को छार-ही में किया त्रीर त्रन्त में फिर मब को छार कर दिया॥ ३॥

#### चउपाई।

कीन्हेंसि अगर कसतुरी वेना। कीन्हेंसि भीमसेनि अउ वेना॥ कीन्हेंसि नाग मुखद बिख बसा। कीन्हेंसि मंच हरद जो उसा॥ कीन्हेंसि अभी जिअद जेंहि पाई। कीन्हेंसि बिख जा मी चु तेंहि खाई॥ कीन्हेंसि जख मीठ रस भरी। कीन्हेंसि करद बेलि बहु फरी॥ कीन्हेंसि मधु लावद लेंद्र माँखी। कीन्हेंसि भवँर पंखि अउ पाँखी॥ कीन्हेंसि लोवा उंदुर चाँटी। कीन्हेंसि बहुत रहिं खिन माँटी॥ कीन्हेंसि राकस भूत परेता। कीन्हेंसि भोकस देव दएता॥

#### दोहा।

## कीन्हेसि सहस ऋठारह बरन बरन उपराजि। भुगुति दौन्ह पुनि सब कहँ सकस साजना साजि॥४॥

श्रगर = सुगन्धित एक दृच। कसत्त्री = कस्त्र्री = मृगमद। बेना = वेण = खस। भौमसेनि = भौमसेनी कर्पूर। चेना = चीन देश, का कर्पूर। सुखद = सुखे = सुख में। श्रमों = श्रमृत। पाई = पान कर। कर्द्र = कटु। मधु = श्रह्र्। माँखी = मचिका = मक्खी। भवँर = भमर। पंखि = पची। पाँखी = जिन जन्तुश्रों को च्छत्-विश्रेष में पर जत्मन्न हो जाता है। जैसे वर्षा ऋतु में दीँवक को। लोवा = लोमडी। उंदुर = मूसा। चाँटी = चौँटी। राकस = राचस। परेत = प्रेत। भोकस = बुसुचु = सुक्खड। दएता = दैत्य। उपराजि = उत्यन्न कर॥

श्रगर, कख्रिरी, श्रीर खम को किया। भीममेनी श्रीर चीनी कपूर को किया॥ नाग (मर्प) को किया जिस के सुख में विष बमता है। मन्त्र को किया जो उसे इस्ये विष को हर खेता है॥ श्रम्यत को किया जिस को पान कर (प्राणी) जीता है। विष को किया, जो तिम को खाता है वह मृत्यु को प्राप्त होता है। यहाँ "मीँ नु" के स्थान में "मरद" यह पाठ होने से सुन्दर श्रयं खग जाता है। जो तिम को खाता है वह मर जाता है॥ उत्तब को किया जिम में मीठा रम भरा रहता है। कर्डुई बेखि को किया जो कि बद्धत फरती है॥ मधु को किया जिम को खे कर मक्खी (इस्ते को) खगाती है। भ्रमर, पची, श्रीर पाँखी को किया॥ खोमडी, मूमा, श्रीर चौँटी को किया। बद्धत ऐसा किया जो मही को खन कर रहते हैं॥ राचम, भ्रत श्रीर प्रेत को किया। भ्रक्ड, देवता, श्रीर देत्य को किया॥

तरह तरह उत्पन्न कर श्रठारह हजार को किया। (हमारे यहाँ चौरासी लाख योनि है परन्तु ग्रन्थ-कार ने श्रठार-ही हजार लिखा है। \*सुमल्यानी मत में श्रठार-ही हज़ार योनि हैं)॥ सब तरह की साजना (तयारी) साज कर (बना कर) सब को भोजन दिया। श्रर्थात् 'जिस को जैसा चाहिए वैसी सब सामग्री समेत भोजन को दिया॥ ४॥

#### चउपाई।

धनपित उद्दर जिहि का संसारः। सबिह देद निति घट न भँडारः॥ जावँत जगत इसित अउ चाँटा। सब कहँ भुगुति राति दिन बाँटा॥ ता किर दिसिटि सबिह उपराहीँ। मितर सतरु कोद विसरद नाहीँ॥ पंखी पतँग न बिसरद कोद। परगट गुपुत जहाँ लिंग होई॥ भोग-भुगुति बहु भाँति उपाई। सबिह खिआवद आपु न खाई॥ ता कर दहद जो खाना पिश्रना। सब कहँ देद भुगुति अउ जिश्रना॥ सबिह आस ता किर हर साँसा। श्रीहि न काह कद आस निरासा॥

<sup>\*</sup> मुसलेगोनों के एक मौलूद में लिखा है कि "हिम्द हजार चालम" चर्थात् घटारह हजार येनि हैं। बद्धत ये सीग कहते हैं कि यहाँ घटारह हजार से चनन समभना चाहिए।

#### दोचा।

## जुग जुग देत घटा नहीं उभद्र हाथ तस कीन्छ। अउरु जो दीन्छ जगत मँह सो सब ता कर दीन्छ॥ ५॥

नित = नित्य । जावँत = यावत । चाँटा = चौँटा । दिसिटि = दृष्टि । मितर = मिच । सतर् = प्रचु । परगट = प्रगट । गुपुत = गुप्त । श्रास = श्राप्ता । साँसा = श्रास । जुग = युग । उभद = उभय ॥

धनपित वही ईश्वर है जिस का कि यह संसार है। जो सब को नित्य (सब कुक्क) देता है, परन्तु उस का अण्डारा नहीं घटता॥ जगत में हाथी से ले कर चौंटे तक जितने प्राणी हैं, सब को रात दिन भोजन बाँटा करता है॥ तिस की दृष्टि सब के उपर है। ऐसा कि मित्र प्रतु किसी को नहीं श्रुलता। (जो खोग ईश्वर से विमुख हैं, वे-ही ईश्वर के प्रतु हैं)॥ पची श्रीर पतङ्ग (फितंगे, घास में जो किये रहते हैं) किसी को नहीं श्रुलता। जहां तक कि प्रगट श्रीर ग्रुप्त हैं। यहां प्रगट में पची श्रीर ग्रुप्त में फितंगे को कम से प्रहण किया है॥ श्रुनेक प्रकार के उपाय से श्रुनेक भोग-भोजन सब को खिलाता है, परन्तु श्राप कुक्र नहीं खाता। (जो हिच लायक भोजन है, उसे भोग-भोजन कहते हैं)॥ तिस ईश्वर का यही खाना पीना है, जो सब को भोजन श्रीर जीवन देता है। श्रुर्थात् जैसे लोग खाने पीने से द्वप्त होते हैं, उसी प्रकार श्रीर लोगों को भोजन श्रीर जीवन देने में ईश्वर द्वप्त होता है॥ सब किसी को हर एक श्वास में तिसी (ईश्वर) की श्राप्ता है। परन्तु वह ईश्वर किसी के श्राप्ता से नैराश्व नहीं है॥

तिस प्रकार से उभय (दोनेंं) हाथेंं को किया है, श्रर्थात् फैलाया है, कि युग युग से देता चला श्राता है, (परन्तु भण्डारा घटा नहींं)। अगत् के बीच श्रीर जो कुक दिया इत्र्या (देख पडता) है, सो सब उसी का दिया इत्र्या है। (संहिता-कारेंं के मत से ४२२००० सौर वर्ष का एक युग होता है, ज्यौतिष वेदाङ्ग के मत से भ सौर वर्ष का युग होता है)॥ ५॥

#### चउपार्द्र ।

श्रादि सोइ बरनउँ बड राजा। श्रादि-हु श्रंत राज जेहि छाजा॥ सदा सरबदा राज करेई। श्रुउ जेहि चहद राज तेहि देई॥ छतरि श्रद्धतरि निद्धतरहि द्यावा। दोसर नाहिँ जो सरबरि पावा॥ परवत ढाहि देखु सब लोगू। चाँटहि करइ हसित सिर् जोगू॥ वजरिह तिन कइ मारि उडाई। तिनिह बजर कइ देइ बडाई॥ काहिह भोग भुगुति सुख सारा। काहिह भीख भवन-दुख मारा॥ ता कर कौन्छ न जानद कोई। करइ सोद मन चित्त न होई॥ दोहा।

## सबद नास्ति वह असथिर अदस साज जेहि केरि। एक साजद अउ भाँजद चहद सवाँरद फेरि॥ई॥

सरवदा = सर्वद = सब कुछ देने-वाला। छतिर = चनी = जिस को चन्न त्रर्थात् पर-परिनाण (दूसरे का पालन करना) प्रिक्त है। श्रक्षतिर = बिना चन्न का कर के। \* निक्कतरिह = विना चन्न-वाले को। सरिविर = बरावरी। बजरिह = वज्र को। तिन = हण। सारा = रचना किया = बनाया। भवन-दुख = घर का दु:ख। श्रसिथर = स्थिर। भाँजद = भग्न करता है = तोडता है। सवाँरद = रचना करे॥

सोई बड़े राजा का प्रर्थात् ईश्वर का पहले वर्णन करता हैं। सृष्टि के प्रादि से प्रन्त तक जिस का राज प्रोभित है। सब कुछ देने-वाला वह ईश्वर सदा राज करता है। श्रीर जिस को चाहे तिस को राज देता है। जिस को चचहे उसे विना चच का कर, विना चच-वाले को (उसी चच से) छावता है। दूसरा कोई नहीं है जो उस की बराबरी को पावे प्रर्थात् बराबरी कर सके। लोग देखते हैं कि पर्वत को ढहा कर, एक चौंटे को हाथी के समता योग्य करता है। वज्र को ढण कर मार कर उड़ा देता है। ढण को वज्र कर बड़ाई देता है प्रर्थात् ढण को श्रेष्ठ बना देता है। किसी के लिये भोग भोजन श्रीर सुख रचना किया। किसी को भिचा श्रीर घर के दु:ख से मार डाला। तिस ईश्वर का किया कोई नहीं जानता। जो बात मन श्रीर चित्त में नहीं होती वही करता है (मन श्रीर चित्त के लिये ६ ६ वें दोहे की टीका देखों)॥

संसार में सब बस्तु कुक नहीं है, श्रर्थात् सब चञ्चल हैं, उत्पन्न इन्द्रें, श्रीर नाग्र इन्द्रें, परन्तु वह ईश्वर सर्वदा स्थिर है। ऐसा जिस ईश्वर का सब साज है, वह एक को साजता है, श्रीर दूसरे को बिगाडता है, श्रीर चाहे, तो फिर (बिगडे इहए को) रच डाले. श्रर्थात् जैसा का तैसा बना डाले॥ ६॥

<sup>\*</sup> चर्नो के स्थान में क्वी खर्थात् जिस के प्रिर पर इव (काता) हो, ऐसा कर देने से, यहाँ दूसरा खर्थ भी हो जाता है।

#### चउपाई।

श्रव्यव श्रह्म श्रवरन सो करता। वह सब सउँ सब श्रोहि सउँ बरता॥ परगट गुपुत सा सरव बिश्रायी। धरमी चीन्र चीन्र निहँ पापी॥ ना श्रोहि पूत न पिता न माता। ना श्रोहि कुटुँब न कोइ सँग नाता॥ जना न काहु न कोइ श्रोहि जना। जहँ लिंग सब ता कर सिरजना॥ वेद सब कीन्र जहाँ लिंग कोई। वह न कीन्र काह्र कर होई॥ हुत पहिलद श्रु श्रव श्रव हुद सोई। पुनि सो रहद रहद निहँ कोई॥ श्रु जो होइ सा बाउर श्रंधा। दिन दुद चारि मरद कद धंधा॥

#### दोचा।

## जो वेद चहा सा कीन्हेंसि करद जो चाहद कीन्ह। बरजन-हार न कोई सबिह चाहि जिख दीन्ह॥ ७॥

श्रनख = श्रनच्य । श्रवरन = श्रवर्ण = विना रङ्ग का, वा श्रवर्ष = वर्णन के योग्य नहीँ। बरता = बटा इत्र्या है। बित्रापी = व्यापी। सिरजना = रचना किया इत्र्या। इत = था) बाउर = बौरहा। कर = कर के। धंधा = कार्य। चाहि = चाहना कर = रूक्का से॥

वह जो कर्त्ता परब्रह्म ईयर है सो अलख, अरूप श्रीर अवरन (विना रङ्ग का, वा अवर्ष्ण) है। वह सब से, श्रीर सब कोई उस से, बटे इये हैं (रस्सी की तरह)॥ वह कहीं प्रगट रूप से, कहीं गृप्त रीति से, सर्वच व्याप्त है। परन्तु जो धर्मी हैं वे लोग तो इस ईश्वर को पहचानते हैं, श्रीर पापी नहीं पहचानते॥ न उस को पुत्र, न पिता, न माता है। न उस को लुटुम्ब है, श्रीर न किसी के संग उस का नाता (सम्बन्ध) है॥ वह किसी को नहीं जना (उत्पन्न किया), श्रीर न उस को कोई उत्पन्न किया। परन्तु जहाँ तक सब है, वह सब उसी का रचा इत्र्या है॥ जहाँ तक जो लुक्क है, सब उसी का किया इत्र्या है, परन्तु वह किसी का किया नहीं है॥ पहले भी वह था, श्रीर अब भी सोई ईश्वर है। फिर (आगे) भी वही रहता है, श्रीर उसे कोड कोई नहीं रहता॥ श्रीर जो होता है (संसार में) सो बौरहा श्रीर अंधा है। दो चार दिन धंधा (कार्य) कर मर जाता है॥

जो उस ने चाहा सो किया, श्रीर जो करने चाहता है सो करता है। उस को कोई वर्जने-वाला नहीं है, सब को श्रपनी दच्छा से जीव दिया है॥ ०॥



#### चउपाई।

प्रिं बिध चीन्त् हु कर हु गियानू। जस पुरान मँ ह लिखा बखानू॥ जीउ नाहिँ पद जियद गोसाईँ। कर नाहीँ पद कर द सबाईँ॥ जीभ नाहिँ पद सब किछु बोला। तन नाहीँ जो डोलाउ सा डोला॥ सवन नाहिँ पद सब किछु सुना। हिय नाहीँ गुननाँ सब गुना॥ नयन नाहिँ पद सब किछु देखा। कवन भाँति अस जाद बिसेखा॥ ना कोद होद हद श्रोहि के रूपा। ना श्रोहि श्रम कोद श्रदस श्रनूपा॥ ना श्रोहि ठाउँ न श्रोहि बिनु ठाऊँ। रूप रेख बिनु निरमर नाऊँ॥

#### दोष्टा।

## ना वह मिला न बेहरा अदस रहा भरि पूरि। दिसिटिवंत कहँ नौअरे अंध मुरुख कहँ दूरि॥८॥

गित्रानू = ज्ञान । सवार्रें = सव को । डालाउ = डोलाता है = चलाता है । स्रवन = श्रवण = कान । जार विसेखा = विशेष रूप में वर्णन किया जाय । बेहरा = श्रलग । दिसिटिवंत = दृष्टिवन्त ।

दस प्रकार से चीन्हों श्रीर ज्ञान करों, जैसा कि (उस ईश्वर का) पुराण में वखान (वर्णन) लिखा है। जीव नहीं है, पर वह गोसाई (गो-खामी = सब दिन्दियों का पित) जीता है। उस को कर (हाय) नहीं है, पर सब को करता है। "उस को" का सर्वच योजना करना चाहिए। जीभ नहीं है, पर सब कुछ बोलता है। तन (तनु = ग्रारीर) नहीं है, पर जो डोलाता है वही डोलता है। श्रवण नहीं है, पर सब कुछ सुनता है। हिश्र (इदय) नहीं है, पर सब गुनना (विचार) को गुना (विचारा) करता है। नयन (नेच = श्रांख) नहीं है, पर सब कुछ देखता है। किस प्रकार से ऐसे का विशेष रूप से वर्णन किया जाय॥ उस के रूप के ऐसा न कोई होता है श्रीर न कोई है। श्रीर न उस के ऐसा कोई है श्रीर न कोई ऐसा श्रनुपम है। यहाँ देहली दीप न्याय से यदि "कोई" का दोने श्रीर श्रन्थ किया जाय तो ग्रन्थ लग जाता है। श्रया "श्रद्स" के स्थान में "होद" पाठ किया जाय, तो उस के ऐसा कोई श्रनुपम नहीं होता है, यह ठीक श्र्यं बैठ जाता है। ऐसा न करने से "श्रस" श्रीर "श्रदस"

दोनें। ग्रब्द एक-ही श्रर्थ के बोधक एक के श्रपेचा एक व्यर्थ पड जाते हैं। न उस को स्थान है, श्रीर उस के विना कोई स्थान-ही नहीं है, श्रर्थात् वह सर्वत्र व्याप्त है। रूप श्रीर रेखा (चिन्ह) के विना वह है, इसी से उस का निर्मल, मल कर के रहित, श्रर्थात् सचिदानन्द नाम पड़ा है।

न वह किसी से मिला है न किसी से श्रलग है, (संसार मेँ) ऐसा भरा पूरा हो रहा है, कि देखने-वालें के तो नीश्वरे (नगीच) है, श्रीर श्रन्थे मूर्ख को दूर॥ ८॥

#### चउपाई।

अउह जो दीन्हेंसि रतन अमोला। ता कर मरम न जानद भोला॥ दीन्हेंसि रसना अउ रस भोगू। दीन्हेंसि दसन जो विहँसद जोगू॥ दीन्हेंसि जग देखद कहँ नयना। दीन्हेंसि स्वन सुनद कहँ वयना॥ दीन्हेंसि कार बोला जेंहि माँहा। दीन्हेंसि कर-पञ्चउ वर बाँहा॥ दीन्हेंसि चरन अनूप चलाहीँ। सो पद मरम जानु जेंहि नाहीँ॥ जोवन मरम जानु पद बूढा। मिला न तहनापा जग ढूँढा॥ दुख कर मरम न जानद राजा। दुखी जानु जा कहँ दुख बाजा॥

#### दोचा।

## कया क मरम जानु पद रोगी भोगी रहद निर्चित। सब कर मरम गासाई जानद जो घट घट मँह निंत॥ १॥

रतन = रत्न। श्रमोला = श्रम्ल्य। भोला = सीधा श्रादमी, भोलना। रसना = जिज्ञा। दसन = दश्रन = दन्त। वयना = वचन। कर-पल्लड = कर-पल्लव = श्रृङ्खली। बर् = श्रेष्ठ। बाहाँ = बाद्ध। चलाहौँ = चलते हैँ। तहनापा = जवानी। बाजा = श्रब्द किया वा बजनी किया = लडाई किया। कया = काय = श्ररीर। निचित = निश्चिन्त = विना चिन्ता का। नित = निश्च।

श्रीर उस देशर ने (दिन्द्रय-रूपी) श्रमुख्य रत्न को जो दिया है, सीधा श्रादमी उस के मर्म को नहीँ जानता॥ (देखो) जिझा को दिया, श्रीर उस के भोग के लिये श्रेनेक रम को दिया। दाँताँ को दिया जो हँसने के योग्य हैँ॥ संसार को देखने के लिये नेत्र को दिया। वचन को सुनने के लिये कान को दिया। कण्ड को दिया जिस

के बीच में बोली रहती है। श्राँगुली श्रीर श्रेष्ठ बाइ को दिया॥ श्रनुपम चरण को दिया जो कि चलते हैं। दन सब का मर्म सोई जानता है, जिस को कि ये सब नहीं हैं॥ जवानी का मर्म निश्चय कर के (पद=श्रपि = निश्चय) बूढा जानता है। को कि उस ने जग में ढूँढा परन्तु जवानी न मिली। बूढे की कमर झूँक जाती है, दस लिये वह प्रयो की श्रोर दृष्टि कर चलता है। कि की उत्प्रेचा है, कि नीची दृष्टि कर के जो बूढा चलता है, वह जवानी को ढूँढ रहा है, जो कि फिर नहीं मिलती॥ राजा दुःख का मर्म नहीं जानता। दुःखो जो प्राणी है, जिस के जपर दुःख ने चढाई किया है, वह दुःख का मर्म जानता है॥ यहाँ "सुख" पाठ श्रच्छा है क्योंकि राजा सुख का मर्म नहीं जानता, कि उस में क्या श्रानन्द है। जिस पर दुःख ने चढाई किया है, वह दुःख निटक्त होने पर सुख का पूरा श्रनुभव करता है। राजा का तो ख़स की टट्टी के नीचे जन्म-ही इन्ना है, वह उस के सुख को कैसे जाने। जेठ की दुपहरी से झुलसा इन्ना यदि खस के टट्टी की काया में श्रावे, तब उस को जान पडेगा, कि खस के टट्टी की काया में श्रावे, तब उस को जान पडेगा, कि खस के टट्टी की काया में क्या श्रानन्द है॥

गरीर का मर्म रोगी जानता है, श्रीर भोगी तो निश्चिन्त रहता है, श्रर्थात् बेफिकिर हो श्रपनी-ही गरीर के ऐसा सब का गरीर समझता है। गोसाई, जो ईश्वर,
नित्य सब के घट घट में रहता है, वह सब का मर्म जानता है। इस दोहे में कई
माचा बढी ऊई हैं। ईसी प्रकार इस ग्रन्थ में दोहाश्रों की माचा प्रायः घट बढ हैं।
दोहाश्रों के माचाश्रों का ठीक न रहना, श्रीर सर्वत्र सात सात चौपाई के श्रनन्तर दोहे
का रहना, इन सब का कारण २१ वैं दोहे में लिखा जायगा।। ८॥

#### चउपाई।

ऋति ऋपार करता कर करना। बरनि न पारद काह्र बरना॥ सात सरग जउँ कागद करई। धरती सात समुद मिस भरई॥ जावँत जगत साख बन-ढाँखा। जावँत केस रोवँ पँखि पाँखा॥ जावँत खेह रेह जहँ तादँ। मेघ बूँद ऋउ गगन तराईँ॥ सब लिखनी कद लिखु संसारू। लिखि न जाद गित समुद ऋपारू॥ ऋदस कीन्र सब गुन परगटा। ऋव-हूँ समुद बूँद निहँ घटा॥ ऋदस जानि मन गरव न होई। गरव करद मन बाउर सोई॥

#### दोचा।

# बड गुनवंत गासाई चहद सा हाद तेहि बेग। श्रव अस गुनी सँवारद जो गुन करद अनेग॥१०॥

पारद = पार हो सकता है। काइ बरना = किसी भाँति = किसी प्रकार। साख = प्राखा। बन-ढाँखा = वन के ढाँकने-वाले, श्रर्थात् दृच। केस = केप्र = बार। रोवँ = रोम। पाँखा = पच। लिखनी = लेखनी = कल्लम। श्रुनेग = श्रुनेक॥

कर्त्ता (परब्रह्म) का करना (करण, श्रर्थात् कर्त्तव्य) श्रित श्रपार है। किसी प्रंकार वर्णन कर पार नहीं हो सकता ॥ सात खर्ग श्रीर धरती को यदि कागद करे, श्रीर सात ससुद्र में मिस (खाही) को भरे ॥ जगत में जितने ढ़चों की ग्राखा। जितने (मनुखों के) बाल श्रीर रोम, जितने पचियों के पच ॥ जितनी जहाँ तक मिट्ठी श्रीर रेह। मेघ के बूँद, श्रीर श्राकाग्र के तारे हैं ॥ सब को कलम बना कर संसार (संसार भर के लिखने-वाले) लिखे। तो भी उस ईश्वर की ससुद्र के ऐसी श्रपार जो गित है, वह लिखी न जाय॥ ऐसा ईश्वर ने सब गुणों को प्रगट किया है (कि उन में श्राज तक रत्ती भर भेद नहीं इश्वा, ज्यों के त्यों बने हैं, दस पर ससुद्र का एक दृष्टान्त दिखाते हैं)। श्राज तक ससुद्र में एक बूँद नहीं घटा, श्रयांत् जैसा का तैसा बना है ॥ ऐसा जान कर मन में गर्व न होना चाहिए। जो मन में गर्व करता है सो बौरहा है ॥

वह गोसाई एसा गुनवन्त (गुण से भरा है) है, कि जिस के लिये जो चाहता है, तिस को सो बेग (भीष्र) होता है। श्रीर ऐसा गुणी को बनाता है, जो खयं श्रनेक गुण करता है, श्रर्थात् जिस को खयं ऐसी मित हो जाती है, कि श्रनेक गुण को बनावे। ऐसा ईश्वर ने किस को बनाया है। इस का सम्बन्ध श्रगली चौपाई में लगा कर, ग्रन्थ-कार ने परब्रह्म का वर्णन समाप्त किया॥ १०॥

#### चउपाई।

कीन्हेंसि पुरुख एक निरमरा। नाउँ मुइम्मद पूनिउँ करा॥
 प्रथम जोति विधि तेहि कद साजी। अउ तेहि प्रीति सिसिटि उपराजी॥
 दीपक खेसि जगत कहँ दौन्हा। भा निरमर जग मारग चौन्हा॥
 अउँ निहँ होत पुरुख उँजिआरा। स्विद्धा न परत पंथ आँधिआरा॥

दासरे ठाउँ दई वेद लिखे। भए धरमी जेद पाढत सिखे॥ जेद निहँ लीन्र जनम भरि नाऊँ। ता कहँ कीन्र नरक मँह ठाऊँ॥ जगत बसीठ दई श्रोहि कीन्रा। दुहुँ जग तरा नाउँ जेद लीन्रा॥

दोचा।

## गुन ऋउगुन बिधि पूछब होइहि लेख ऋउ जोख। वह बिनउब ऋगगद होइ करब जगत कर मोख॥११॥

पूनिउँ करा = पूर्णिमा की कला। लेसि = बार कर। पाढत = पाठ। बसीठ = दूत। क्रियुग्ग = क्र्युग्ग । पूक्क = पूर्वेंगे। होद्ग हि = होगा। बिनउब = बिनती करेंगे। करब = करेंगे। मोख = मोच॥

उस ईश्वर ने सुहस्मद नाम पूर्णिमा के चन्द्र के कला, ऐसा एक निर्मल पुरुष को किया। विधि (ब्रह्मा) ने सब से पहले तिस की ज्योति को सजा और तिसी के प्रसन्नार्थ सृष्टि को उत्पन्न किया। (ब्रह्मा ने) जगत को दीपक बार कर दिया, श्रर्थात् जगत में सृष्ट्म्मद को दीपक के ऐसा प्रज्ञलित किया। इसी लिये संसार (संसार के लोग) निर्मल हो गया (= भा), श्रेर मार्ग को पहचान लिया। यदि ऐसा उँजियारा पुरुष न होता, तो श्रंधियारे में पन्य (राह) न सूझ पउती॥ वह दई (सुहम्मद देव) उन लोगों को दूसरे खान में लिखे, जो लोग कि उन के पढाये इये पाठ को सिख लिये॥ श्रेर जिन लोगों ने जन्म भर (उन के पढाये इये पाठ का) नाम तक नहीं लिया। उन के लिये नरक में खान किया॥ पिक्ली चौपाई में दूसरे खान से खर्ग लेना चाहिए। सुमल्मानों में प्रसिद्ध है, कि धम्मी के लिये खर्ग श्रेर पापियों के लिये नरक लिखा जाता है। उसी लेख के श्रनुसार प्रलय में विचार किया जाता है॥ देव (ईश्वर) ने जगत में उम्र को (सुहम्मद को) श्रपना दूत किया (बनाया)। इस लिये जिम ने (सुहम्मद का) नाम लिया, वह दोनों जग (यह लोक श्रीर परलोक) को तेर गया। सुहम्मद का नाम लेने से, इस लोक में सुहम्मद की कपा से सुख, श्रीर परलोक में, ईश्वर के दूत होने से, ईश्वर के यहाँ उम्र पुरुष की सुहम्मद ने जो प्रग्रमा की, इस से सुख॥

(प्रलय के समय में) ब्रह्मा गुण श्रवगुण पूर्वेंगे, श्रीर लेखा (हिसाब) जोखा (तौल) होगा। वही सुहसाद श्रागे हो कर बिनती करेंगे, श्रीर जगत का मोच करेंगे॥ यहाँ ग्रन्थ-कार ने विधि (ब्रह्मा) श्रीर ईश्वर में श्रभेद माना है ॥११॥

#### चउपाई।

चारि मौत जो मुहमद ठाऊँ। चह्नँ क दुहुँ जग निरमर नाऊँ॥ अवा वकर सिहीक सयाने। पहिलद सिदिक दौन वेद आने॥ पुनि सो उमर खिताब सोहाए। भा जग अदल दौन जो आए॥ पुनि उसमान पँडित वड गुनी। लिखा पुरान जो आयत सुनी॥ चउथद अली सिंघ बरिआरू। चढद तो काँपद सरग पतारू॥ चारिउ एक मतद एक बाता। एक पंथ अउ एक सँघाता॥ बचन एक जो सुनावहाँ साँचा। भा परवाँन दुहूँ जग बाँचा॥

## जो पुरान बिधि पठवा सोई पढत गरंथ। अउरु जो भूले आवतहि तेहि सुनि लागहिँ पंथ॥१२॥

मीत = मित्र। मतद = मते = मत में। सँघात = संघात = साथ। परवाँन = प्रमाण॥ सुहम्मद के स्थान में जो चारो मित्र थे, उन चाराँ का दोनाँ जगत में निर्मल नाम है॥ पहले का नाम श्रवा बकर सिद्दीक (श्रवू बक्र सिद्दीक) था, वह बड़े सयान (चतुरे) थे, उन्हों ने (संसार में) सिद्दीक दीन (सत्य धर्म) को श्राने, ले श्राये, श्रर्थात् प्रगट किया॥ फिर दूसरे जो थे, सो उमर नाम के थे, जिन को कि (खलीफा की) पदवी ग्रोमित थी। जो कि (जब सुहम्मद के) धर्म में श्राए, तब जगत में न्याय इत्रा, श्रर्थात जगत न्याय से ह्याय गया॥ फिर उन के श्रनन्तर, तीसरे उसमान नाम के थे, जो कि वड़े पण्डित श्रीर गुणी थे, जिन्हों ने कि उस पुरान (कोरान) को लिखा, जैसा कि श्रायतों (मन्तें) को (ईश्वर से) सुना॥ चौथे श्रली नाम के सिंह के ऐसे बलिष्ठ थे। जब वे लड़ाई करने को चढ़ें, तो स्वर्ग श्रीर पाताल कँपने लगे॥ चारो मित्र एक मत, एक बात, एक राह श्रीर एक साथ में रहते थे॥ चारो जो एक सत्य वचन को सुनाते हैं, वह (सर्वत्र) प्रमाण की गई, श्रीर दोनों जगत में बाँची गई, श्रर्थात श्रादर से पढ़ी गई। श्रथवा उस वचन का (जिस को) प्रमाण इत्रा, वह दोनों जग से बँच गया॥

ब्रह्मा ने जिस पुराण (कोरान) को भेज दिया था, उसी ग्रन्थ को वे लोग पढते हैं। श्रीर लोग (ईश्वर के यहाँ से) श्रावने में जो (ईश्वर की राह को) भूल गये हैं, सो तिस ग्रन्थ को सुन कर पंथ (ईश्वर की राह) में लग जाते हैं ॥१२॥ दूस प्रकार से श्रपने मत के श्राचार्य का वर्णन कर श्रव श्रपने समय के राजा का वर्णन ग्रन्थ-कार करता है।

#### चउपाई।

सेर साहि देहिली सुलतानू। चारि-उ खंड तपद जस भानू॥ त्रीही छाज राज अउ पाटू। सब राजद भुदँ धरा लिलाटू॥ जाति स्तर अउ खाँडद स्तरा। अउ बुधिवंत सबद गुन पूरा॥ स्तर-नवाँदी नवा खंड भई। सात-उ दीप दुनी सब नई॥ तहँ लिंग राज खरग बर लीन्हा। दसकंदर जुलकरन जा कीन्हा॥ हाथ सुलेमाँ केरि अँगूठी। जग कहँ जिञ्चन दीन्ह तह मूठी॥ अउ अति गरू पुहुमि-पति भारी। टेकि पुहुमि सब सिसिटि सँमारी॥

#### दोष्टा।

## दीन्ह असीस मुहमाद् नरहु जुग हि जुग राज। पातिसाहि तुम्ह जगत ने जग तुम्हार मुहताज॥ १३॥

भानू = भानु = सूर्य। पाटू = पट्ट = सिंहासन। जिलाटू = जलाट = मस्तक। खाँडर = खाँडे मेँ = तरवार मेँ। सूर = बहादुर। बुधिवंत = बुद्धिमान्। सूर-नवाँद्रे = बहादुरों की सुकावट श्र्यात् नीचा होना। दुनी = दुनिया = प्राणी जोग। नर्द = सुक गर्द = नीचे पड गर्द। खरग = खद्ग। बर = बल। दसकंदर = सिकन्दर। जुलकरन = दो सीँगवाला। सुलेमान = यह्नदी एक बाद्भाह। पुक्तमि-पित = प्रथीपित। पातिसाहि = बाद्भाह। सुहताज = भिखमंगा = भिचुक।

दिसी का सुलतान (बादणाह) ग्रेर ग्राह (पृथ्वी के) चारो (खण्ड) भाग में त्रर्थात् पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दिखन ऐसा तपता है जैसे सूर्य ॥ उसी को (ग्रेर ग्राह को) राज्य त्रीर सिंहासन सोहता है, (उस के त्रागे) सब राजात्रों ने पृथ्वी में त्रपने मस्तक को धरा त्र्यात् रख दिया (हार मान कर प्रणाम करने में ग्रिर को झुँका लिया)॥ वह बादगाह जाति में सूर त्रर्थात् सूरवंग्र का है (सूर एक त्रप्रगानों के जाति का नाम है। उसी जाति में ग्रेर ग्राह उत्पन्न इत्रा था) श्रीर तखवार में भी सूर त्रर्थात् बहादुर है। श्रीर बुद्धिमान श्रीर सब ग्रणों में पूरा है॥ जम्बूदीप के नवो खण्डों (भारतवर्ष,

किन्नरवर्ष, हरिवर्ष, कुरुवर्ष, हिरएसयवर्ष, रम्यकवर्ष, भट्राश्ववर्ष, केतुमालकवर्ष श्रीर रलाष्टत) में (उस के श्रागे) बहादुरों की नवाँ ई ऊई श्रर्थात् बहादुरों को नीचा खाना पड़ा। श्रीर (उस के श्रागे) सातो दीप (जम्बूदीप, प्राक्त, प्राल्मल, कुप्र, क्रीञ्च, गोसेदक श्रीर पुष्करदीप) की सब दुनिया (प्राणी) नय गई. (झुँक गई, श्रर्थात् सब कोई उस के प्ररण में श्रा गये)॥ उस ने श्रपने खड़ के बल से तहाँ तक राज्य (श्रपने श्रधिकार में) ले लिया, जहाँ तक कि दो सीँगवाला सिकन्दर बादगाह ने किया था॥

सिकन्दर के गिर में सौँग का होना परमरा से प्रसिद्ध है। कहावत है कि एक दिन बीमार पड जाने से सिकन्दर के हजाम ने बाल बनाने के लिये अपने पुत्र बब्बन हजाम को भेजा। बाल बनाने के अनन्तर सिकन्दर ने डाँट कर बब्बन से कहा कि खबर्दार मेरे गिर में भौँग का होना किसी से न कहना, नहीं तो गिर कटवा लूँगा। उस का कहे विना पेट फूलने लगा, तब मनुखों से न कह कर, एक बगीचे में, जो बडा पुराना कटहर का पेंड था, उस से कह, अपने पेट को हलका किया (जड कटहर किस से जा कर कहे?)। निदान विना कहे उस का भी यहाँ तक पेट फूला कि जुड़ दिनों में सुख गया। एक बढ़ दे ने उसे मोल ले कर, उस की दो सारंगी श्रीर एक सन्दर तबला बनाया। कत्यकों ने उन सुन्दर सारंगियों को श्रीर तबले को मोल ले कर सिकन्दर के दर्वार में गाना सुनाने को गये। उन लोगों ने लाख उपाय किया परन्तु उन से कोई प्रब्द न निकले केवल एक सारंगी सौँग सौँग दूसरी किन किन कहे। इस पर तबले से आवाज निकले कि बब्बन हजाम। इस का भेद बादगाह को खुल गया। बब्बन को बुला कर एकान्त में पूढ़ा कि तुम सच कहो मेरे गिर में भौँग का होना तुम ने किसी से कहा?। अभय-दान पाने पर बब्बन ने कटहर से कहना कहा। अन्त में जान पड़ा कि उसी कटहर की ये सारंगियाँ श्रीर तबला हैं॥

(ग्रेर ग्राह के) हाथ में सुलेमान की श्रंगूठी थी, तिसी मूठी से (जिस में श्रंगूठी थी) जग को (जगत भर के प्राणियों को) जीवन दान दिया॥

कहावत है कि जिस के हाथ में सुलेमान की श्रंगूठी हो, वह रात दिन लोगों को रूपया पैसा देता रहे, परन्तु उस की मूठी खाली न हो॥

त्रीर वह भारी पृथ्वी-पति (बादगाह) श्रत्यन्त ग्रह् था, श्रर्थात् भारी था, कि पृथ्वी को टेक कर (रोक कर) सब सृष्टि को सँभार लिया, श्रर्थात् सृष्टि में जितने प्राणी थे सब का बोझा (पालन, श्राच्छादनादि का) श्रपने ग्रिर पर उठा लिया॥

मुद्दमाद ने श्राभी बीद दिया कि तुम युग युग राज करो, (युग के चिये ५ वें दों हे की टीका देखों) तुम जगत भर का बादशाह हो, श्रीर सारा जग (संसार) तुन्हारा मुहताज हो, श्रर्थात् सब कोई तुम से माँगने की श्राप्ता करे, श्रीर तुम सब के दाता कहावी। यहाँ सुहसाद से सुसल्लानी मत के श्राचार्य श्रीर इस ग्रन्थ का कवि दोनों का ग्रहण करने से ऋर्थ में भेद नहीं पडता ॥१३॥

दम चौपाई में यन्य-कार जो ग्रेर ग्राह को गुरु बनाया। उस का समर्थन श्रमली चौपाई में है॥

#### चउपाई।

बरनउँ स्तर पुष्टुमि-पति राजा। पुष्टुमि न भार सहद जेहि साजा॥ हय-मय सेन चलद जग पूरी। परवत टूटि उडहिँ होद धूरी॥ रद्रनि रेनु होद रबिहि गरासा। मानुस पंखि छेहिँ फिरि बासा॥ भुइँ उडि ऋँतरिख गइ मित मंडा। खँड खँड धरति सिसिटि ब्रह्मंडा॥ डोलइ गगन इँदर डिर काँपा। बासुिक जाइ पतारिह चाँपा॥ मेरु धसमसद समुद सुखाहीँ। बन-खँड ट्रूटि खेइ मिलि जाहीँ॥ अगिल हि काहु पानि खर बाँटा। पछिल हि काहु न काँदउ आँटा।

#### दोचा।

## जो गढ नण्ड नहिँ काहुही चलत होहिँ सब चूर। जबहि चढद पुहुमी-पति सेर साहि जग-सूर॥१४॥

हय-मय = घोडे से भरी। रद्गनि = राचि = रजनी। रेनु = रेणु = धूरी। रबिहि = रवि को = सूर्य को। गरासा = ग्राम किया। बामा = वाम-स्थान = बसेरा। स्थित = स्तृ = मृत्तिका = मही। मंडा = माँड दिया = मर्दन कर डाला। इँट्र = इन्द्र। बासुिक → वासुकि = एक प्रकार का सर्प जो पृथ्वी के नीचे रहता है। चाँपा = चाँपाया = दबाया। धसमसद = धँस जाता है। बन-खँड = वन-खण्ड = वन-विभाग। श्रगिलद् = श्रागे को खर =  $\varepsilon$ ण = घास । काँद्र = काँदो = की चड । श्राँटा = पूरा पडा । नप्र = झ्ँका ।

उस सूर जाति वा बहादुर श्रीर पृथ्वी ने पित राजा (ग्रेर ग्राइ) का वर्णन करता इं, त्रर्थात् कैसा गुरू राजा है उसका वर्णन करता इं। जिस राजा के साज (तथारी) का भार पृथ्वी नहीं महती है। (जिस समय) घोडे से भरी सेना जग को पूरा कर श्रर्थात् पृथ्वी भर में फैल कर चलती है, (उम्र ममय) पर्वत टूट कर धूर हो कर उड़ने लगते हैं ॥ धूर राचि हो कर सूर्य को ग्राम लेती है, श्रर्थात् किया लेती है, मनुख त्रीर पची (रात समझ कर) फिर कर (खीट कर) बचेरा लेने लगते हैं॥ भूमि उड कर अन्तरिच को चली गई, मृत्तिका ने धरती के खाड खाड (प्रत्येक विभाग) को, (विधि को) सृष्टि (माच) को श्रीर ब्रह्माण्ड को मर्दन कर डाला, श्रर्थात् सर्वच धूर बाप्त हो गई, धूर कोड त्रीर कुक नहीँ दिखाई देता है। त्राकाग्र घूमने लगता है, इन्द्र (देवतात्रों का राजा) डर कर काँपने लगता है, वासुकि जा कर पाताल को चाँपता है। मेर (देवतात्रों का पर्वत) नीचे धँम जाता है, समुद्र सूख जाते हैं वन-विभाग टूट कर, ऋर्थात् किन्न भिन्न हो कर, मही में मिल जाते हैं॥ ऋागे के (घोडों को) किसी किसी को पानी त्रीर घास बाँटा गया, (परन्तु) पिछले में किसी (घोडों) को काँदो तक न श्रंटा, श्रर्थात् न पूरा पडा॥

जो गढ कभी भी नहीं झुँके थे, वह सब जब पृथ्वी का पित जग का बहादुर ग्रेर ग्राह चढाई करता है (उस समय सेना के) चलते-ही चूर हो जाते हैं, त्रर्थात् ऐसा गुरु (भारीं) राजा है, कि उस के भार को कोई नहीं सँभार सकता ॥१ ॥

#### चउपाई।

श्रदल कहउँ पुहुमी जस होई। चाँटहि चलत न दुखवद कोई॥ नउसेरवाँ जा श्रादिल कहा। साहि अदल सरि सोउन श्रहा॥ अदल कीन्र उमार कद नाई। भद्र आहा सगरी दुनिआई॥ परी नाँ य कोइ छु अइ न पारा। मारग मानुस सोन उछारा॥ गोर सिंघ रेंगिहिं एक बाटा। दून-उ षानि पिश्रहिं एक घाटा॥ नीर खीर छानद दरवारा। दूध पानि सब करद निरारा॥ धर्म नित्राउ चलद् सत-भाखा।

दूबर बरी एक सम राखा॥

दोहा।

पुहमी सबद असीसई जोरि जोरि कद हाथ। गाँग जउँन जल जब लगि तब लगि अमर सा माथ॥१५॥



79

श्रदल — न्याय। नजसेरवाँ — नौभरवाँ — एक बादमाह। श्रादिल — न्यायी। श्राहा — सावसी — वाह वाह — प्रमंसा। दुनिश्चाईँ — दुनिया सेँ। नाँथ — नथ — स्तियोँ के नाक का एक श्राभूषण। पारा — सकता है। सोन — सोना — स्वर्ण। जकारा — जकालते हैँ — जोकाते हैँ। गोरू — गाय बैल द्यादि जन्तु, जिन्हेँ पाल कर लोग चराते हैँ। रेँगहिँ — रेँगते हैँ — चलते हैँ। नौर — जल। खीर — चीर — दुम्ध। निरारा — श्रलग। निश्राज — न्याय। बरी — बली। गाँग — गङ्गा। जजँन — यसुना॥

(ग्रेर ग्राह के समय में) पृथी में जैसा न्याय होता है उस को कहता हूँ, कि चलते में कोई चौंटे को भी नहीं दुःख देता है। जो कि नौग्रेरवाँ न्यायी कहा गया है, ग्राह (ग्रेर ग्राह) के न्याय की बराबरी में वह भी नहीं है, श्रर्थात् ग्रेर ग्राह नौग्रेरवां से भी श्रिधिक न्यायी है।। उमर (जिस की चर्चा १२ वें दोहे में कर श्राये हैं) के ऐसा (ग्रेर ग्राह ने) न्याय किया। सगरी (सब) द्नियाँ में त्राहा त्राहा हो गया, त्रर्थात् जहाँ देखो तहाँ ग्राह के न्याय के प्रग्रंसा की ध्विन हो रही है।। (राह मैं) पड़ी (गिरी) इन्द्रे नथ को कोई (उठाना तो दूर रहे) कू नहीं सकता। मार्ग में मनुख लेग साने का उकासते हैं, प्रयात साने का लाकात इसे चसते हैं, परन्त किसी की सामर्थ नहीं कि कीने ॥ गोरू श्रेगर सिंह एक-ही वाट (राह) में चलते हैं, श्रर्थात बादशाह के न्याय के भय से श्रापस का वैर भाव सब कोड दिये हैं। दीनों (गोरू श्रीर सिंह) एक-ही घाट पर पानी पीते हैं॥ (ग्रेर ग्राह) दर्बार में पानी श्रीर दूध की कान करता है, (ऐसा क्वान करता है कि) दूध पानी सब अलग अलग कर देता है, अर्थात् जैसे दूध में पानी मिल जाने से दूध-ही ऐसा समझ पडता है, उसी प्रकार जिस माकदमें में झूठ श्रीर सच दोनें। मिल कर सब सच ही समझ पडता है, वहाँ भी खूब कान कर सूठ त्रीर सच त्रलग त्रलग कर डालता है॥ धर्म न्याय त्रीर सत्य-भाषा (सत्यवचन) से चलता है। दुर्बल श्रीर बली की एक सा रखता है॥

सब पृथ्वी (पृथ्वी पर के सब लोग) हाथ जार जार कर श्राशीर्वाद देती है, कि जब तक गङ्गा श्रीर यसुना में जल रहे तब तक वह जा माथ (सब के मस्तक के सदृश) है सा श्रमर रहे॥ १५॥

चउपाई ।

पुनि रूपवंत बखानउँ काहा। जावँत जगत सबद मुख चाहा॥
सिस चउदिस जो दई सवाँरा। ते-ह्र चाहि रूप उँजित्रारा॥

पाप जाइ जउँ दरसन दौसा। जग जुहारि कई देई असौसा॥ जहस भान जग जपर तपा। सबई रूप ऋषि आगई छपा॥ अस भा ह्रार पुरुख निरमरा। ह्रार चाहि दस आगरि करा॥ सउँह दिसिटि कई हेरिन जाई। जेंद्र देखा सा रहा सिर नाई॥ रूप सवाई दिन दिन चढा। बिधि सुरूप जग जपर गढा॥

दोचा।

## रूपवंत मिन माँयद चाँद घाटि श्रोहि बाढि। मेदिनि दरस लोभानी श्रसतुति बिनवद ठाढि॥१६॥

र्पवंत = रूपवान्। काहा = क्या। चाहा = चाहता है। चउदिस = चतुर्दश्री। चाहि = चय कर = बढ कर। दौसा = देखा। जुहारि = प्रणाम = सलाम। श्रागरि = श्रग्रा = श्रेष्ठ। सउँह = मैंह = समुख। हिर = देख। माँयर = माँथे मैं। चाँद = चन्द्र। मेदिनि = मेदिनी = पृथ्वी॥

फिर (वह) ऐसा रूपवान है, कि क्या बखान करूँ। जगत मेँ जितने लोग हैँ, सब (उस के) सुख को चाहते हैँ ॥ ब्रह्मा ने चतुर्दगी के चन्द्रमा को जो बनाया है (पूर्णिमा के चन्द्रमा मेँ विग्रेष कर के कलाई देख पड़ता है इस लिये यहाँ उसे कोड दिया है) तिस से भी बढ कर (उस का) उज्ज्वल रूप है ॥ यदि दर्गन दीख एड़ा, श्रर्थात् उस के रूप का दर्गन हो गया तो पाप चला जाता है। जगत (जगत के सब लोग) सलाम कर कर के (उसे) श्रामीर्वाद देता है ॥ जैसे जग के उत्तपर सूर्य तपता है (उसी प्रकार यह भी तप रहा है, इसी लिये) उस के श्रामे सब रूप किए गया ॥ ऐसा (वह) सूर जाति वा बहादुर श्रयवा सूर्य निर्मल पुरुष इत्रा, कि सूर से बढ कर दग्न गुनी (उस में) श्रेष्ठ कला है ॥ (पहली चौपाई में जिस सूर को ग्रहण करना वही दूसरी में भी क्रम से लेना चाहिए)। सामने दृष्टि कर (वह) देखा नहीं जाता। जिस ने देखा वह ग्रिर भुँका कर रह गया॥ (उस का) दिन दिन सवाई रूप चढता है। ब्रह्मा ने उस का सुन्दर रूप जग के उत्तर गढा है, श्रर्थात् सब से बढ कर बनाया है॥

ऐसा रूपवान है कि (उस के) माँथे में मिण (ज्योति) है। (जा बक्तत रूपवान् है। है। (जा बक्तत रूपवान् है। इस के। मेदिनी (पृथ्वी पर के खोग) (उस के) दर्भन के खिये लुभा गई, खडी हो कर (उस की) स्तृति की विनय करती है, श्रर्थात् बड़े विनय से उस की स्तृति करती है॥१६॥ चडमाई।

पुनि दातार दर्द बड कौन्हा। अस जग दान न काझ दौन्हा॥ बिल बिकरम दानी बड अहे। हातिम करन तिआगी कहे॥ सेर साहि सिर पूज न कोज। समुद सुमेरु घटहाँ निति दोज॥ दान डाँक बाजद दरबारा। कौरति गई समुदही पारा॥ कंचन परिस सूर जग भण्ज। दारिद भागि दिसंतर गण्ज॥ जउँ कोद जाद एक बेरि माँगा। जनमह भण्उ न भूखा नाँगा॥ दस असमेध जगा जद कौन्हा। दान पुन सिर सोउ न दौन्हा॥

दोचा।

अइस दानि जग उपजा सेर साहि सुलतान। ना अस भण्ड न होदही ना कोद देद अस दान॥१७॥

बिकरम = विक्रम, श्रवन्ती का प्रसिद्ध दानी राजा, जिस का संवत् चलता है। हातिम = सुसल्यानों में प्रसिद्ध दानी। करन = कर्ण, भारत का प्रसिद्ध दानी। तिश्रागी = त्यागी। डाँक = डक्का। दिसंतर = देशान्तर। श्रसमेध = श्रश्वमेध। जग्ग = यज्ञ। पुन्न = पुर्ण्य॥

फिर ईश्वर ने (उस को) बड़ा भारी दाता किया। ऐसा दान जग में किसी ने नहीं दिया ॥ बिल (पाताल का राजा जिस से भगवान् वामन-खरूप हो कर साढ़े तीन पैर भूमि माँगी थी) श्रीर विक्रम बड़े दानी थे (= श्रहे)। हातिम श्रीर कर्ण का भी लोग त्यागी श्रयांत् बड़े दानी कहे हैं ॥ परन्तु ग्रेर ग्राह की बराबरी में कोई नहीं पड़चा। (जिस के दान के श्रागे) समुद्र श्रीर सुमेर दोनों नित्य घटते हैं, श्रयांत् रत्नों के दान से समुद्र, श्रीर सुवर्ण के दान से सुमेर, नित्य घट रहे हैं ॥ द्वार में दान का डद्धा बजता है, श्रीर समुद्र के पार कीर्त्ति (उस की) चली गई ॥ उस सूर के। परिस (सर्ग्य कर) संसार कञ्चन (सोना) हे। गया, इस लिये दिरद्र भाग कर देगान्तर में चला गया, श्रयांत् इस के राज्य से निकल कर दूसरे राज्य में चला गया ॥ यदि कोई जा कर (उस से) एक वेर भी माँगा, तो फिर वह जना भर भूखा श्रीर नंगा न इश्वा॥

जिस ने दश श्रश्वमेध यज्ञ की किया है, से भी (उस ने भी) दान पुष्य में दस की बराबरी नहीं दिया, श्रर्थात् नहीं किया ॥

शेर शाह सुलतान (बादशाह) संसार में ऐसा दानी उत्पन्न इत्रा, कि इस के ऐसा न कोई इत्रा, न कोई होगा, श्रीर न कोई ऐसा दान देता है (देंद्र = देता है)॥१०॥ चउपाई।

सद्यद असरफ पीर पिश्रारा। तेइ मोहिं पंथ दीन्ह उँजिश्रारा॥ लेसा हिश्रद पेम कर दीश्रा। उठी जोति भा निरमर हीश्रा॥ मारग हता श्रॅंथेर अस्नभा। भा श्रॅंजोर सब जाना बूभा॥ खार समुदर पाप मार मेला। बोहित धरम लीन्ह कद चेला॥ उन्ह मोर करिश्र पोढि कद गहा। पाप्र तौर घाट जो श्रहा॥ जा कहँ होद श्रद्धस कनहारा। ता कहँ गहि लेंद्र लावद पारा॥ दस्तगीर गाढे कद साथी। जहँ श्रुउगाह देहिँ तहँ हाथी॥ वोहा।

## जहाँगीर वेद चिसती निहकालंक जस चाँद। वेद मखदूम जगत के हउँ उन्ह के घर बाँद॥१८॥

सद्श्रद = सेयद । श्रस्रफ = श्रग्ररफ । पिश्रारा = प्यारा । पेम = प्रेम । दीश्रा = दीप = दीया। इता = प्या। समुद्र = समुद्र । मेला = डाल दिया। बाहित = बडी नाव। चेला = प्रिप्य। करिश्र = कडी जे। नाव को खीँचने के लिये नाव में लगी रहती है, कडी के बदले महाह लोग छोटी नाव में खीँचने के लिये रस्ती भी लगा लेते हैं जिसे गोन कहते हैं । श्राज कल लोग उस डाँडे को करवारी कहते हैं, जे। कि खेने के लिये नाव के श्रगल बगल में बाँधा रहता है। पोढि कद = पृष्ट कर के = मजबूत कर के। गहा = पकडा। कनहारा = कर्णधार = पतवार को पकड़ने-हारा। दस्तगीर = हाथ पकड़ने-वाले = रचा करने-वाले । श्रडगाह = श्रवगाह = श्रगाध = श्रयाह । हाथी = हाथ। जहाँगीर = एक पदवी। चिस्ती = एक सुमलानों को जाति। निहकलंक = निष्कलङ्क। सखद्रम = मालिक = स्वामी। बाँद = बिना तनखाह का टहलुश्रा॥

बादगाह को ईश्वर का श्रंग समझ कर, किव ने पहले बादगाह का वर्णन किया, श्रव श्रपने गृह-वरोँ का वर्णन करता है॥



मैयद श्रग्ररफ प्यारे पीर (ग्रह्ण थे, तिन्हीं ने मुझ को उज्जल पन्य दिया, श्रर्थात् देश्वर की मची राह में प्रवृत्त किया॥ (मेरे) हृदय में (देश्वर के) प्रेम का दीया बार दिया, (जिस से) ज्योति उठी श्रीर हृदय निर्मल हो गया॥ जो मार्ग श्रम् झ श्रीर श्रंदेरा था, वह उज्जल हो गया, (में) सब कुक जान गया श्रीर समझ गया॥

(उन्हें ने) मेरे पाप को खारे ममुद्र में डाल दिया, श्रीर (मुझे) चेला कर के श्रियांत् श्रिय बना कर धर्म-रूपी नाव पर ले लिया, श्रियांत् चढा लिया ॥ उन्हें ने मेरे (नाव की) कड़ी को मजबूत कर के पकड़ा, (जिस कारण) में तीर (तट) को पाया जहाँ कि घाट था ॥ जिस को ऐसा कर्ण-धार हो, तो वह कर्ण-धार तिस को पकड़ कर, ले कर पार लगा देता है ॥ वह हाथ पकड़ने-वाले श्रीर गाढे के (संकट समय के) साथी हैं। श्रीर जहाँ श्रियाह है तहाँ हाथ देते हैं, श्रियांत् डूबती समय श्रपने हाथ को फीला देते हैं, जिस के श्राधार से डूबने-वाला बच जाता है ॥

उन की पदवी जहांगीर श्रीर जाति चिस्ती है। वे ऐसे निष्कलङ्क हैं, जैसा कि चन्द्र (दुइज का)। वे जगत् के खामी हैं मैं उन के घर का विना रूपये पैसे का टहलुग्रा हूँ॥ १ म ॥

#### चउपाई।

तिहि घर रतन एक निरमरा। हाजी सेख सुभागद्र भरा॥
तिहि घर दुद दीपक उँजियारे। पंथ देद कहँ दर्द सँवारे॥
सेख सुवारक पूनिउँ करा। सेख कमाल जगतः निरमरा॥
दुश्र अचल धुव डोलिहँ नाहीँ। मेरु खिखिंद तिन्ठ हु उपराहीँ॥
दीन्ठ रूप अं जोति गोसाईँ। कीन्ठ खंभ दुहुँ जग कद ताईँ॥
दुहुँ खंभ टेकी सब मही। दुहुँ के भार सिसिटि थिर रही॥
जो दरसद अंड परसद पाया। पाप हरा निरमर भद्र काया॥

#### दोचा।

मुइमद तहाँ निर्चित पँथ जिहि सँग मुरिसद पीर। जिहि र नाउ ऋउ खेवक बेगि पाउ से। तीर॥१८॥ सुभागद = सुभाग्य। ध्रुव = ध्रुव-तारा। तार्द्र = तिन्हें। थिर = स्थिर। पाया = पैर। हरा = हर गया = नष्ट हो गया। मुरिसद = गुरु। पीर = महानुभाव। नाउ = नाव। खेवक = खेने वाला।

तिन के (सैयद त्रगरफ के) घर में, एक निर्मल रत्न, सुभाग्य से भरे, ग्रेख हाजी इए॥ तिन के (ग्रेख हाजी के) घर कें, देव ने (ईश्वर ने) (जगत् को) पन्य देने के लिये दो प्रज्वित दीपक बनाया, श्रर्थात् उत्पन्न किया ॥ एक का नाम प्रेख मुवारक, जिन की पूर्णिमा के चन्द्र के ऐसी कला (श्रोभा) थी। दूसरे श्रेख कमाल, जो जगत् में निर्मल घे, श्रर्थात् जिन से एक भी श्रवगुल नहीं था॥ दोनों ध्रव के ऐसे श्रचल (स्थिर) डोलते नहीं थे, ऋर्थात् चलायसान नहीं होते थे। मेरु जिम ने ऊपर उत्तर ध्रुव, श्रीर खिखंद, कुखण्ड, जिम्र के ऊपर दक्षिण अ्व हैं, तिन दोनें। पहाडों के भी ऊपर हैं॥ गोसाई (ईयर) ने (दोनों को) रूप थार ज्योति दिया, श्रीर तिन दोनों को जग का खंभा किया॥ (ई.यर ने) इन्ही दोने। खंभाँ से सब मही (पृथ्वी) को रोक रक्खा, इन्हीँ दोनों के भार लेने से दृष्टि खिर रही है। जो दर्भन करे श्रीर (इन के) पैर को क्रूए, उन का (जानो) पाप नष्ट हो गया, श्रीर काया (प्ररीर) निर्मल हो गई ॥

मुइसाद कवि कहते हैं, कि जिस के संग में (ऐसे) महानुभाव गुरू हैां, (वह जहाँ हो) तहाँ-ही निश्चिन्त पंघ है, अर्थात् उस की राह में किसी बात का डर नहीं। क्याँ कि (रे सन) जिस को नाव श्रीर खने-वाला है, सो (वह) श्री प्र तीर को पाता है, श्रर्थात् ग्रोघ पार हो जाता है॥ यहाँ रे नीच-सम्बोधन है। श्रीर गुरू को खेवक श्रीर धर्म को नाव समझना चाहिए॥ इस दोहे त्रीर इस के पिछले दोहे से साष्ट है, कि सैयद त्रग्ररफ मिलिक सुहमाद के मिल्त गुरु थे॥ १८॥

#### चउपाई।

गुरु माहिदी खेवक मई सेवा। त्रगुत्रा भण्ड सेख वुरहानू। अलहदाद भल तेहि कर गुरू। दीन द्नी रोसन सुरुष्रू ॥ सद्रश्रद मुहमद के वेद चेला। सिंह पुरुख संगम जेद खेला॥ दानित्राल गुरु पंथ लखाए। इजरत खाज खिजिर तेद पाए॥ भए परसन श्रीहि इजरत खाजे। श्रीहि सउँ मई पाई जब करनी।

चलद उतादल जेहिं कर खेवा॥ पंथ लाइ जेहि दौन्र गित्रानू॥ लंद मेर्ए जहँ सद्त्र्यद राजे॥ उघरी जीभ कथा कवि बरनी॥

#### दोष्टा।

## वेंद्र सो गुरु इउँ चेला निति बिनवउँ भा चेर। श्रीहि हुत देखद्र पाष्ट्उँ दिरिस गासाईँ केर॥२०॥

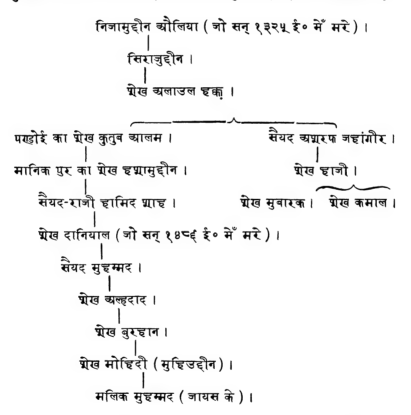
खतादल = भीन्न । खेवा = बोझ से भरी नाव । श्राग्रशा = श्रागे । पंथ = राह = मत । भल = श्रच्छे = श्रेष्ठ = भले । रोसन = प्रसिद्ध । सुरुखुद्ध = सब के प्रिय । परसन = प्रसन्न । मरए = मिलाए । करनी = करणी = योग्यता = लियाकत । उघरी = खुली । बरनी = वर्णन किया । चेर = चेला = दास । दिरिस = दृश्य = देखने-योग्य ह्य ॥

खेवक रूप जो मोहिदी (मुहिउद्दीन) जिन का खेवा वज्जत गीन्न चलता है, मैं ने उन की सेवा किया ॥ मोहिदी के अगुआ, अर्थात् अय (गुरु), ग्रेख बुर्हान इडए, जिन्हों ने जिस को (मोहिदी को) (अपने) पंथ (मत) में लगा कर ज्ञान दिया ॥ तिन के (ग्रेख बुर्हान के) अच्छे ग्रह अलहदाद (अल्हदाद) थे, जो कि दीन (धर्म) में अर्थात् धर्म के विषय में दुनिया में रोग्रन (प्रसिद्ध) और सर्व-प्रिय ये ॥ वे (अलहदाद) सैयद मुहस्मद के चेले थे, जिन्हों ने सिद्ध-पुरुषों के मङ्गम (ममाज) में खेल किया था, अर्थात् बड़े बड़े सिद्धों को भी अपनी सिद्धाई से हका दिया था ॥ उन को (सैयद मुहस्मद को) दानियाल गुरु ने पंथ (मत) को दिखाया, तिन्हों ने (दानियाल ने) हज़रत खाज खिज़र जन से (दानियाल से) प्रसन्न इडए, और जहां सैयद राजी (सैयद राजी हामिद ग्राह) थे, वहां ले जा कर (उन से) मिलाया, अर्थात् दानियाल को सैयद राजी का ग्रिय बनाया ॥ इस प्रकार की गुरु परस्परा में जो मेरे गुरु मोहिदी हैं, उन से जब में ने योग्रता को पाई, तब जीभ खुली, और कवि (मैं) ने कथा का वर्णन किया ॥ अर्थात् उन के प्रसाद से किव इआ, और कथा (पद्मावती का हत्तान्त) बनावने की ग्रिक इई ॥

वे मोहिदी जो हैं, सो मेरे ग्रह हैं, मैं (उन का) चेला हूँ, नित्य (उन का) दाम हो कर विनय करता हूँ, ऋर्थात् प्रत्यह उन की स्तृति किया करता हूँ। उन्हीँ से, श्रर्थात् उन की जो क्रपा थी, उसी के प्रसाद से, ईश्वर का दृश्य रूप देखने पाया, श्रर्थात् उन्हीँ के श्रनुग्रह से मैं भी सिद्ध हो गया॥

सुसल्यान लोग मिलक सुहम्मद को निज़ासुद्दीन श्रीलिया के प्रिय परम्परा में कहते हैं। इसी लिये मिलक सुहम्मद को चिलिया निज़ामिया कहते हैं। निज़ासुद्दीन श्रीलिया मीर खुमरों का विद्या-गुरू था। यह मन् १३२५ ई॰ में मरा है। दस का चेला मिराजुद्दीन, त्रीर मिराजुद्दीन का चेला प्रेख श्रलाजलहक था। श्रलाजलहक का पुत्र श्रीर प्रिष्य, पण्डोई का नूर कुत्रव श्रालम था, जो कि मन् १४१५ ई॰ में मरा है। श्रलाजलहक का दूसरा प्रिष्य मैयद श्रप्ररफ जहांगीर था जिस की चर्चा १८ वें दोहे में किव ने किया है। मैयद श्रप्ररफ का बड़ा प्रसिद्ध प्रिष्य प्रेख हाजी था। प्रेख हाजी के दो प्रिष्य थे एक का नाम प्रेख मुवारक, दूसरे का प्रेख कमाल। प्रेख नूर कुत्रव श्रालम त्रीर मैयद श्रप्ररफ जहांगीर दोनों गुरू-भाई थे, त्रीर इन दोनों की श्राटवीं पीड़ी में मलिक मुहम्मद इहए हैं॥

मुमल्मान लोग इस प्रकार से इन के गुरू परम्परा को लिखते हैं॥



दस गुरु परम्परा से त्रीर ग्रन्थ-कार के लेख से बहुत भेद हैं। लेख से तो स्पष्ट हैं कि मिल मुहस्मद के मन्त्र-गुरु सैयद श्रग्ररफ श्रीर विद्या-गुरु मोहिदी थे॥ कालपी जो कि बुन्देल-खण्ड में हैं, वहाँ के रहने-वाले ग्रेख बुरहान थे। ऐसा सुना जाता है, कि ये सो वर्ष के हो कर ८७० हिजरी सन् (स.१ ५ हं २-६ ३ ई०) में मरे हैं॥

गुरुत्रों के प्रसाद से जब मलिक सुइसाद प्रसिद्ध कवि इए, तब श्रपनी प्रशंसा लिखने को तयार इ.ए. नहीँ तो श्रपनी प्रशंसा करना केवल श्रभिमान-सूचक है ॥२०॥

#### चउपाई।

एक नयन कवि मुहमद गुनी। चाँद जदस जग बिधि ऋउतारा। जग स्नुभा एकद नयनाँ हा। कीन्ह समुदर पानि जउ खारा। जउ समेर तिरस्रल बिनासा।

सोद विमोहा जेद कवि सुनी॥ दौन्र कलंक कौन्र उँजिऋारा॥ उत्रास्न जस नखतन्र माँहा॥ जउ लहि आँवहि डाभ न होई। तउ लहि सुगँध बसाइ न सोई॥ तउ च्रति भष्ट च्रह्म च्रपारा॥ भा कंचन गिरि लागु ऋकासा॥ जउ लहि घरी कलंक न परा। काँचु होइ नहिँ कंचन करा॥

#### दोचा।

## एक नयन जस दर्पन अउ तेहि निरमर भाउ। सब रूपवंतद पाउँ गहि मुख जोहहिँ कद चाउ॥ २१॥

बिमोहा = मोहित हो गया। श्रउतारा = श्रवतार दिया। नयनाँहा = नयन से = त्राँख से। जन्ना = उदय इन्ना। सूक = ग्रुक्र ग्रह। माँहा = मध्य = बीच। त्राँबहि = त्राम में । डाभ = दर्भ = कुप्र के ऐसा बौर वा मञ्जरी । बसार = बासा जाता है। तिरसूल = विशूल। चाउ = चाह = दुच्छा॥

(यद्यपि) मुहमाद कवि को एक-ही नयन है, (तो भी) (मुहमाद) ऐसे गुणी हैं, कि जिस कवि ने (इन की वाणी को) सुना सोई मोहित हो गया। कवि का श्रिभिप्राय है कि यद्यपि में दोषी हूँ (काना होने से), तथापि उसी दोष के साथ मेरे में यह बड़ा भारी गुण है, कि मेरी कविता को जो सुनता है मोई श्रानन्द से मोहित हो जाता है। ऐसा परम्परा से प्रसिद्ध है कि भीतला माता के निकलने से दन की एक आँख मारी गई, बीर चेहरा भी खराब हो गया। एक वार एक राजा ने दन को न पहचान कर, महा कुरूप मुख को देख कर, बड़े खर से कुक खड़ा बचन सुना कर हँसा, दूस पर दुन्हों ने बड़े धेर्घ से उत्तर दिया कि "मोहिं का हँससि कि कोहरहि," अर्थात मुझे हँसते हो, या को हार को (जिस ने मेरी ऐसी-ही गढ़िन गढ़ी है), इस पर उस राजा को ऐसा ज्ञान हो गया, कि उसी-चण इन का प्रिष्य क्रमा॥

ब्रह्मा ने (मुहम्मद को) जग में जैसा चाँद है ऐसा-ही श्रवतार दिया है, कलक्क दिया तो उच्चल भी किया (जिस के प्रकाश से जगत् उच्चिलत होता है), किव का श्रिभिया है, कि जैसे चन्द्रमा में कलक्क-रूपी दोष, उसी प्रकार काना होना मेरे में दोष। जिस प्रकार जगत् को प्रकाश करना यह चन्द्रमा में गुण, उसी प्रकार मेरी किवता-दारा जगत् को जो श्रानन्द होना, यह मेरे में गुण है॥ (मुझे) एक-ही श्रांख से जग (भर) सूझ पड़ा, श्र्यात् लोगों को दो श्रांख होती है, वे दो कोश तक भी प्रव्यी को नहीं देख सकते, श्रीर में एक-ही श्रांख से जग भर को देख लिया। जैसे नचनों के बीच में श्रुक उदित हैं (उसी प्रकार में संसार के लोगों के बीच में उदित हंं)॥ वामन भगवान को जब विल साढ़े तीन पैर स्थान दान देता रहा, उस समय उस के गुरू श्रुक विष्न करने के लिये जल की झारो में श्रा बैठे। संकच्य करती समय झारी से जल न गिरे, तब कौतुकी भगवान ने कुशा से झारी के टोटी को साफ करने के व्याज से श्रुक की दहनी श्रांख फोड दिया, यह प्रसिद्ध कथा है॥

ग्रुक की उपमा से जान पड़ता है, कि कि वि की दहनी आँख पूटी थी। कि का अभिप्राय है, कि जैसे सब नचनों के बीच काना ग्रुक-ही अधिक प्रकाणवान् है, उसी प्रकार जगत् के लोगों में में सब से प्रसिद्ध हूँ॥ जब तक आम में बौर (मझरी) नहीं होता, तब तक वह आम सुगन्ध से नहीं बासा जाता ॥ आम के सब अंग को केंद्र केंद्र कर बौर उत्पन्न होते हैं। इस लिये केंद्र हो जाना यह दोष हुआ, तो उसी के साथ सुगन्ध से बास जाना, यह गुण हुआ॥ (ब्रह्मा ने) जो ससुद्र का पानी खारा किया, (तो उसी के साथ) ससुद्र अत्यन्त असुद्र और अपार हुआ (जिस के समान कोई नहीं है)॥ जो विशृत्त से सुनेह नष्ट किया गया, अर्थात् उस का पच काटा गया, तो उसी के साथ वह मोने का पहाड हो गया, और (इतना ऊँचा हुआ कि) आकाण में लग गया॥ पुराणों में कथा है कि पहले पहाडों के चिडियों के ऐसा पच होते थे। उन से वे उड़ कर जहां चाहते थे तहां जा कर गाँव के लोगों को चापड कर देते थे। इस पर इन्द्र ने बज्ज से सब के पचों को काट डाला। सब से पहले सुनेह का पच काटा गया, और उस के अनन्तर उस ने बड़ी बड़ाई पाई। इस लिये सुनेह-ही का यहण कि वि किया है। हन्द में वज्ज का नाम समावेश न होने से निग्रल-ही को रख दिया॥



(दन सब दृष्टानों से यह सप्ष्ट होता है, कि) जिस घडी तक कल द्व (किसी प्रकार का एक दोष) नहीं पडता, तब तक काँच (बे-ग्रण का मनुख्य) सोने के रूप (श्रादरणीय रूप) नहीं होता ॥

(मेरी) एक आँख ऐसी है जैसा दर्पण (आईना), श्रीर तिस दर्पण का निर्मल भाव है, श्रर्थात् जैसे निर्मल दर्पण का खभाव है, कि पण्डित वा चाण्डाल जो उस में देखे, सब का प्रतिविम्ब जैसा का तैसा देख पडता है, तिसी प्रकार सेरे नेच से सब लोगें। का रूप जैसा का तैसा देख पड़ता है। (यद्यपि मैं काना हँ तथापि) सब रूपवान लोग मेरे पैर को पकड कर इच्छा कर के (मेरे) मुख को जोहा (चुप चाप देखा) करते हैं॥ कविका सिद्धान्त है, कि विना एक दोष इतए गुण नहीं उत्पन्न होता। इसी खिये इस ने अपने इस ग्रन्थ से भी चौपाइओं की दो चौकड़ी के बदले, लँगड़ा कर, सात-ही पैर रक्खा, श्रीर दोहे के माचा को भी प्रायः घट बढ कर दिया। इस में ग्रन्थ-कार का यह त्रान्तरिक त्रभिप्राय है, कि मेरे भक्त लोग तो मेरे ग्रन्थ को त्रादर से पढे-हीँगे, परन्तु इस प्रकार का ग्रन्थ में दोष रहने से मेरे प्रतिस्पर्द्धी लोग भी हास्य-वृद्धि से इसे पढेंगे। इस प्रकार मेरे ग्रन्थ का सर्वत्र प्रचार हो जायगा ॥ २९॥

#### चउपाई।

चारि मौत कवि मुहमद पाए। युसुफा मिलिक पंडित ऋउ ग्यानी। पहिलद्र भेद् बात वेद जानी॥ पुनि सलार कादिम मिति-माँहा। खाँडद दान उभद्र निति बाँहा॥ मित्राँ सलोने सिंघ त्रपारू। सेख बडे बड सिद्व बखाना। चारिउ चतुरदमा गुन पढे। बिरिख जा आछहि चंदन पासा।

जोरि मिताई सरि पहुँचाए॥ बीर खेत रन खरग जुझारू॥ कद ऋदेस सिंहन् बड माना॥ अउ संजोग गासाईँ गढे॥ चंदन हो हिं बेधि तेहि बासा॥

#### दोचा।

मुहमद चारि-उ मौत मिलि भए जो एकद चित्तु। प्रिंह जग साथ जो निवहा ऋोहि जग विद्युरिह किन् ॥ २२॥

मित-माँहा = मितमान्। उभर = उभड़ती है = उठती है। खेत = चेच। रन = रण=

सङ्गाम । जुझारू = योद्घा = युद्ध करने-वाले । त्रिट्स = त्रादेश = त्राज्ञा। चत्रद्सा = चत्र्द्श = चौद्द्द। संजोग = संयोग = सङ्ग । विरिख = ट्व । त्राकृ हि = श्रच्का । विधि = विद्ध हो कर । वासा = सुगन्ध । किन् = कुतः = क्याँ॥

सुइम्मद कवि ने चार मित्र को पाया, (जिन से) मिताई (मित्रता) को जोड कर (श्रपने को) उन की बराबरी में पक्तंचाया॥ प्रथम मित्र मिलक युसुफ, पिछत श्रीर ज्ञानी थे, (ऐसे वे ज्ञानी थे कि सब से) पहले बातेँ का भेद जान जाते थे॥ फिर दूसरे मतिमान् (बुद्धिमान्) सलार कादिम थे, जिन की बाँह नित्य खाँडे में (तलवार चलाने में) श्रीर दान में (दान देने में) उभड़ती है श्रर्थात् उठती है॥ तीसरे सलोने मियाँ थे, जो श्रपार वीरों में सिंह थे, श्रीर रण-चेत्र में खड़-योद्धा थे, श्रर्थात् तलवार से लडने-वाले थे। उन के ऐसा कोई तलवार नहीं चला सकता था॥ चौथे मित्र प्रोख बड़े थे, जिन को लोग बड़ा सिद्ध बखानते हैं, जिन के त्रादेश (श्राज्ञा) को कर के सिद्ध लोगेंं ने भी (श्रपने को) बडा माना ॥ चारो मित्र चौदहो गुण (विद्या) को पढे थे (चार वेद, क वेदाङ्ग, पुराण, मीमांमा, न्याय, श्रीर धर्म-शास्त्र ये-ही चौदह विद्या हैंं), त्रीर देशर ने चारो का एक संयोग (सङ्ग) गढा था, त्रर्थात् बनाया था॥ पहली चौपाई में जो लिखा है कि मैं ने उन मे मित्रता को जोड कर, अपने को उन की बराबरी में पड़ँचाया, इस से उनके समान होने में अपना मामर्थ प्रगट इत्रा, उस का निराकरण करने के लिये यह पिक्ली चौपाई लिखा है, कि मेरे में कुछ सामर्थ नहीं, कि उन के बराबर होऊं, किन्तु जो दृच श्रच्छा (बढियाँ) चन्दन के पास होते हैं, वे चन्दन के बास से बिध कर श्राप चन्दन हो जाते हैं। इस में चन्दन का गुण है, न कि दृच का। कवि का श्रिभिप्राय है, कि . इसी प्रकार उन चारो चन्दन-रूपी मित्रों के पास रहने से, मैं भी उन्हीं लोगेंं के ऐसा हो गया ॥

चारो मिनों से मिल कर सुहमाद जो एक चित्त हो गये, श्रर्थात् उन चारों के चित्त में श्रपने चित्त को मिला लिया, इस लिये (जिन का) इस जग (लोक) में जो साथ निवह गया तो (वे) उस जग में कहाँ विकुडते हैं, श्रर्थात् क्यों विकुडेंगे॥ २२॥

त्रव प्रसङ्ग से ऋपने ग्रन्थ के बनाने का स्थान कहते हैं॥

#### चउपार्द्र ।

जाएस नगर धरम-श्रमथानू। तहाँ श्राद्र किन कीन्छ बखान॥ किद्र बिनती पँडितन्छ सउँ भजा। टूट सँवारह मेरवह सजा॥ इउँ सब किन्छ कर पछ-लगा। किछु किह चला तबल देइ डगा॥ हिश्र भँडार नग श्रहद जो पूँजी। खोली जीभ तारु कद कूँजी॥ रतन पदारथ बोली बोला। सुरस पेम मधु भरी श्रमोला॥ जेहि कद बोलि बिरह कद घाया। कहँ तेहि भूख नीद कहँ छाया॥ फेरद भेस रहद भा तपा। धूरि लपेटा मानिक छपा॥

#### दोहा।

## मुहमद कथा जो पेम कद ना तेहि रकत न माँसु। जेद मुख देखा तेद हँसा सुनि तेहि आएउ आँसु॥ २३॥

श्रमधानू = स्थान। भजा = सेवा किया। टूट = टूटा ज्ञश्रा = चुटि। सेरवज्ञ = मिला-द्ये। सजा = साज = ग्रोभा-योग्य पद। किवतन्द = किवत्त बनाने-वाले = किव। पक्ष-लगा = पीके लगने-वाला = पीके चलने-वाला = श्रनुगामी। तबल = तबला = डुग्गी। डगा = डागा = डुग्गी बजाने की लकडी। पूँजी = मूल-धन। ताक् = तालू वा ताला। कूँजी = कुञ्जी = चाभी ॥

जायस नगर जो धर्म का खान है, तहाँ पर त्रा कर किव ने (इस कथा का) बखान किया॥ पिछितों से विनती कर के (उन की) सेवा किया, (त्रीर कहा कि) टूटा त्रवर बनाइये, त्रीर इस में साज (प्रोभा-योग्य पद) को मिलाइये॥ में सब किवयों का त्रनुगामी हूँ, दुग्गी के जपर लकड़ी को दे कर, त्र्र्यात् दुग्गी को बजा कर कुछ कह चला हूँ, त्र्र्यात् न मुझे त्राग्रह त्रीर न पािछित्य का त्र्र्यामान है, इस लिये सब पिछित त्रीर किव लोगों को में त्र्रपनी किवता सुनाता हूँ, त्रीर वे लोग जहाँ अनुचित कहें उसे में सुधारने पर प्रवत्त हूँ। यहाँ 'किछ किह चलत बोल देइ दुगा' यह पाठ त्रिक्श है। यह पाठ उपलब्ध पुस्तकों में नहीं है, किन्तु मेरी कल्पना है तिनक पदें के हेर फेर से ऐसा हो सकता है॥ इस का तब 'में बोल (वाक्य) छपी दुग (पैर) दे कर कुछ कह चलता हूँ, यह अर्थ है॥ इदय-छपी भएडार में जो नग पूँजी है, जीभ को ताल की

कूँजी बना कर उस पूँजी को (मैं ने) खोखा। यहाँ पर किव ने श्रपने इदय को भएडारा, उस में जो श्रनेक पद पदार्थ भरे हैं, उसे नग (रत्न) जो कि श्रागे की चौपाई से स्पष्ट है, तालु को उस भएडारे का ताला श्रीर उस ताले की कुञ्जी (चाभी) जीभ को बनाया है। इस प्रकार से यहाँ रूपकाल द्वार है॥

श्रनेक जो बोली बोला (कहा) है, वेई रत्न-क्षी पदार्थ हैं। वे बोलियाँ कैसी हैं? कि प्रेम-क्षी जो सुरस (सुखादु रस) मधु (प्रहर्) उस से भरी हैं, दसी लिये श्रमृत्य हैं॥

प्रेम में ऐसी क्या बात है, जो कि अमूल्य है? ऐसी कदा चित् प्राङ्का हो, तो उस के लिये आगे प्रेम का माहात्य कहते हैं ॥ जिस को विरह के बोली का, अर्थात् प्रेम का, घाव लग गया, तिस को कहाँ भूख, कहाँ नौँद, श्रीर कहाँ काया (विश्राम) है ॥ वह पुरुष अपने भेस (वेष) को फेर लेता है, अर्थात् अपने खब्दप को किया लेता है, श्रीर तपखी (= तपा) हो कर रहता है। (उस की) ऐसी दम्मा हो जाती है, जैसे धूर से लपेटा माणिक्य किया हो ॥ यहाँ किव का यह अभिप्राय है, कि जो प्राणी प्रेम-मय हो गया, वह माणिक्य रत्न के ऐसा है। वह रत्न न खो जाय, इस लिये वह संसार से विरक्त हो, वेष बदल कर, तपखी बन कर रहता है॥

सुदसद किव कहते हैं, िक जो प्रेम की कया (काय = प्रतीर) है, ितस में न रक्त है, न माँस है, श्रयांत् श्रिष्टा-मान है, कोाँकि जपर लिख श्राये हैं, िक प्रेमी को न भ्रख, न नौंद, न विश्राम, कुछ भी नहीं होता। दसी लिये प्रतीर का रक्त माँस गल जाता है। केवल श्रिष्ट रह जाती है। दसी लिये जिस ने उस प्रेमी का सुख देखा, ितस ने हँस दिया। हँसने का तात्पर्य यह, िक लोगों ने उस को बौरहा समझ लिया है। (उन के हास को) सुन कर, ितस प्रेमी को श्रांस (श्रश्रु) श्रा जाती है, श्रयांत् उस प्रेमी की दृष्टि तो सर्वदा उस प्रेम-ही की श्रोर है; केवल कान से उन लोगों का सहास्य वचन को सुन कर, वह रोने लगता है, िक हाय जगदिचित्र है, जिस में प्रेम नहीं वह भी कोई पुरुष है। सो उलटे ये बौरहे सुझी को बौरहा समझ हँसते हैं ॥ यहाँ प्रेम से ईश्वर के चरण में श्रत्राग होना है। श्रयवा तिस प्रेमी का उत्तान्त सुन कर, िक यह ईश्वर-चरणानुरागी पुरुष है, पीछे से उस हँसने-वालों को ग्लानि से श्रश्रु श्रा जाती है, िक हाय हाय विना समझे में ने हँसा, श्रयांत् हँस कर श्रपने प्रतीर को कलुषित किया ॥ १ १॥

#### चउपाई।

सन नउ सइ सइँतालिस अहे। कथा अरंभ बयन कि कहे॥
सिंघल-दौप पदुिमनी रानी। रतन-सेन चितउर गढ आनी॥
अलउदीन देहिली सुलतानू। राघउ-चेतन कीन्ठ बखानू॥
सुना साहि गढ छँका आई। हिंदू तुरुक्तन्ठ भई लराई॥
आदि अंत जस गाथा अही। लिखि भाखा चउपाई कही॥
किवि बिआस रस कवँला पूरी। दूरि सा निअर निअर से दूरी॥
निअरहि दूरि फूल जस काँटा। दूरि जो निअरहि जस गुर चाँटा॥

#### दोहा।

# भवँर त्राइ बनखंड सउँ खेइ कवँल रस बास। दादुर बास न पावई भलहि जा त्राछद पास॥ २४॥ दति त्रसतुति-खंड॥ १॥

नउ सर = नव से। सर्तालिस = सेंतालीस। श्रहे = थे। गाथा = कथा = रितहास। विश्रास = व्यास = जो कि कथा पुराण बाँचते हैं। कवँला = कमल। गुर = गुड। भवँर = भ्रमर। दादुर = दर्दर = मेघा। भलिह = भली-भाँति से = श्रच्की तरह से। श्राक्र = श्रोभित है। पास = पार्श्व = निकट॥

जब कथा के श्रारम्भ का वचन कि ने कहा, श्रर्थात् जब कि ने कथा का श्रारम्भ किया, उम समय हिजरी सन् नव से मैं तालिस था (सन् १५४० ईशवी)॥ श्रव संचेप से वाल्मी कि-मूल-रामायण के ऐसा कथा की भूमिका लिखते हैं, कि सिंघल-दीप में जो पदुमिनी (पिद्मिनी = पद्मावती) रानी थी, उसे रतन-सेन (राजा रत्न-सेन) चितउर (चिचवर) गढ में ले श्राया॥ राघव-चेतन (एक व्यक्ति) ने उस पद्मावती के रूप का वर्णन दिल्ली के सुलतान (बादशाह) श्रलाउद्दीन से किया॥ श्राह (श्रलाउद्दीन) ने प्रश्नंसा को सुना, श्रेर श्रा कर (पद्मावती के लेने के लिये) गढ (चित्तीर-गढ) को हैं क (घर) लिया। हिन्दू तुरकों में लड़ाई इई॥ दत्यादि श्रादि से श्रन्त तक जैसी कथा थी, सब भाषा चौपाई लिख कर कहा है। कोई 'लिख दोहा चौपाई कही ' ऐसा

पाठ कहते हैं ॥ भाषा से, कवि के देश की भाषा समझना, जिसे हम लोग श्राज पुरानी श्रवध की भाषा कह मकते हैं॥ जन्म-स्थान कोड कर, जायम नगर में कवि का श्राना, श्रीर वहाँ पर कथा का प्रचार करना, इस पर दृष्टान्त दिखलाते हैं, कि कवि, व्यास त्रीर रस से पूरी (भरा इन्त्रा) कमल, दन से जो दूर हैं वे निकट, श्रीर जो निकट में हैं वे दूर हैं, जैसे काँटा फूल के निकट-ही है, परन्तु दूर है, ऋर्थात् फूल के ग्रुण को वह कभीँ नहीं जानता, नहीं तो पूल में लपट कर रहता। इस लिये माने वह पूल से दूर है। त्रीर जैसे चौँटा गुड के दूर रहता है, परन्तु निकट-ही है, ऋर्घात् चौँटा गुड से ऋन्यच कहीँ दूर अपनी विल में रहता है, परन्तु वायु-दारा गुड का सुगन्ध पाते-ही निकट हो जाता है ॥ निकट रहने पर दूर श्रीर दूर रहने पर भी जो निकट है, दूस पर श्रीर एक दृष्टान्त दिखाते हैं, कि देखों भ्रमर वन-विभाग से, ऋर्थात् बक्कत दूर से, ऋा कर, कमल का बास लेता है, परन्तु दर्दर जो भली भाँति से कमल के पास-ही ग्रोभित है, उस कमल के बास को नहीं पाता॥ किव का भाव है, कि श्रवध की भाषा में काच्य होने से यद्यपि मुमल्मान लोग श्रनादर करेँगे, तथापि हिन्दू जो मुझ से बक्त दूर हैं मेरे काव्य का त्रादर करेंगे। इसी प्रकार यह भी कवि का भाव है, कि मेरे जन्म-स्थान के लोग जो दिन रात मेरी कविता को सुना करते थे, कुछ भी श्रादर न किये; श्रीर जायस जो कि दूर है, वहाँ के लोगों ने बक्तत-ही आदर किया ॥ इस विषय में परम्परा से ऐसा प्रसिद्ध है, कि मलिक सुहमाद पहले श्रपने जना-स्थान-ही में रह कर, पद्मावति के दो चार खख्डाँ को बना कर, गाया करते थे। इन के साथ साथ चेले लोग भी गाते गाते उन खखें को श्रभ्यास कर लिये ॥ एक चेला रमते रमते जायस में पद्धंचा, श्रीर जो खा उसे श्रभ्याम था, उस का गाना श्रारमा किया। वहाँ का राजा उस खाड की कविता पर ऐसा मोहित इत्रा, कि उस चेले के साथ त्रपने सरदार को भेज, बडे त्रादर से मलिक मुहमाद को श्रपने यहाँ बुलाया, श्रीर पूरी कथा बनाने के लिये प्रार्थना किया ॥ बद्धत लोगों से यह भी सुना जाता है, कि उस चेले को नागमती का बारह मासा याद था, श्रीर उसी को उस ने गाया था। उसी पर वहाँ का राजा मोहित हो गया, विशेष कर बारह मासे के दूस दोहे पर 'कवँल जो विगमत मान-सर, विनु जल गण्ड सुखाद्।'॥ २४॥

## इति स्तुति-खण्डं नाम प्रथम-खण्डं समाप्तम्॥१॥



### ऋथ सिंघल-दीप-बरनन-खंड ॥ २ ॥

#### चउपाई।

सिंघल-दीप कथा ऋव गावउँ। ऋउ सो पदुमिनि बरिन सुनावउँ॥ बर्नक दरपन भाँति बिसेखा। जो जेहि रूप सा तद्रसद्र देखा॥ धिन सा दीप जहँ दीपक नारी। ऋउ सो पदुमिनि दद्र ऋउतारी॥ सात दीप बर्नद्र सब लोगू। एक-उ दीप न ऋोहि सिर जोगू॥ दिया-दीप निहँतस उँजिऋारा। सर्न-दीप सिर होद्र न पारा॥ जंबू-दीप कहउँ तस नाहीँ। लंक-दीप पूज न परिछाहीँ॥ दीप-कुँभसथल ऋारन परा। दीप-महुसथल मानुस-हरा॥

#### दोहा।

## सब संसार पिरियुमीँ आए सात-उ दीप। एक-उ दीप न जितिम सिंघल-दीप समीप॥ २५॥

पदुमिनि = पद्मिनी = पद्मावती । बरनक = वर्षक = वर्षन । धनि = धन्य । कुँभसथल = कुभखल । मज्जसथल = मधुखल । श्रीर जब गभसथल यह पाठ है, तब गभसथल = गर्भखल । पिरियुमीँ = पृथिवी । जितम = उत्तम ॥

ेकिव कहता है, कि श्रव (सुति-खण्ड के श्रनन्तर) सिंघल-दीप के कथा को गावता हूँ, श्र्यात् कहता हूँ, श्रीर उस पियानी (के दत्तान्त को) वर्णन कर के सुनाता हूँ॥ वर्णन करने मेँ, यथार्थ बात नहीँ प्रगट होती. ऐसी यदि कोई श्रद्धा करे, तहाँ कहते हैं, कि

वर्णन एक विशेष दर्पण के भाँति है, इस लिये जो जिस रूप का है, सो तैसा-ही (उस दर्भण में ) देख पड़ता है ॥ विश्रेष दर्भण कहने का यह भाव है कि बद्धत से ऐसे भी दर्पण होते हैं, जिन में कोटे बडे रूप देख पडते हैं। उन मबें का निराकरण करने के लिये विशेष पद दिया॥ धन्य मो (वह) दीप है जहाँ नारी (स्ती-लोग) दीपक हैं, श्रर्थात् दीप के प्रिखा सी उज्ज्वल हैं, श्रीर जहाँ पर देव (ईश्वर) ने उस पद्मिनी का श्रवतार दिया ॥ मब लोग मात दीप का वर्णन करते हैं, (परन्तु) उस दीप के समता योग्य एक भी दीप नहीं है। दिया-दीप श्रर्थात सुन्दरी युवती का नेत्र, तैसा उज्ज्वल नहीं है। सरन-दीप (श्रवण-दीप), श्रर्थात् सुन्दरी का कर्ण, उस (सिंघल-दीप) के तुत्त्व होने को समर्थ नहीं है ॥ जम्बू-दीप, श्रर्थात् सुन्दरी के केग्र पाग्र, को भी कहता हूँ, कि तैसा (सिंघल-दीप सा सुन्दर) नहीं है। लंक-दीप, श्रर्थात् सुन्दरी की कटि, (सिंघल-दीप की) परिकाहीँ (काया) की समता को नहीँ पूजती, श्रर्थात नहीँ पाती॥ कवि कहता है कि कुम्भखल-दीप, श्रर्थात् सुन्दरी का पयोधर, श्ररू (जङ्गल) में पड़ा है, श्रर्थात् किपा इत्रा है, इस लिये वह क्या समता करेगा। श्ररण्य से मुक्ताहार, वस्ताञ्चल द्रत्यादि समझना चाहिए। श्रीर मधुखल-दीप, श्रर्थात् सुन्दरी का गुह्याङ्ग, मनुख को नाग करने-वाला है (क्याँकि संसार उसी विषय-त्यणा में पड कर, वार वार मरा करता है), दस लिये ऐसा दृष्ट पापी श्रङ्ग क्या समता करेगा॥ जब गभसथल पाठ है, तब गर्भखल से सुन्दरी का उदर लेना, जिस में वार वार मनुष्य वास करता है, इसी सिथे वह उदर मनुख्य को हरने-वाला, ऋर्यात चोराने-वाला इत्रा, तब वह चोर इस दीप की क्या समता करेगा॥ कवि का श्रभिप्राय है, कि सुन्दरियाँ के सब उत्तम श्रङ्ग जब उस दीप की समता नहीं कर सकते, तब वहां की दीप-मिखा सी जो नारी हैं, उन की ममता इतर सुन्दरियाँ से करना श्रमभव है, श्रर्थात् उस दीप की नारी श्रीर उन के श्रङ्ग श्रनुपम हैं ॥ जैसे, कथा का प्रसङ्ग बैठाने के लिये, पञ्चतन्त्रादि में कर्पूर-दीप दत्यादि नाम कल्पना कर लिये हैं, उसी प्रकार जिस में स्वेष हो (श्रर्थात् दो श्रर्थ हो), ऐसा समझ कर, कवि ने दिया-दीप, धरन-दीप, कुम्भ-ख्यल, श्रीर मधु-खल, ऐसा नाम कल्पना कर लिया है। जम्बू श्रीर लद्भा में श्राप-ही द्वार्थ है दम लिये दन को यथार्थ-ही ले लिया॥

मंसार में सब पृथिवी भर सातो दीप श्राये हैं, श्रर्थात् काये इये हैं, (परन्तु) सिंघल-दीप के समीप (निकट), श्रर्थात् उस के साथ तुलना करने में एक दीप भी नहीं उत्तम ठहरता है।। २५॥

#### चउपाई।

गँधरब-सेन सुगंध नरेह्य । सो राजा वह ता कर देह ॥ खंका सुना जो रावन राजू। ते-ह चाहि बढ ता कर साजू॥ छप्पन क्रोड (१) कटक दर साजा। सबद छतर-पित अउ गढ राजा॥ सोरह सहस घार घार-सारा। सावँ-करन अउ बाँक तुखारा॥ सात सहस इसती सिंघली। जनु किबलास दरावित बली॥ असु-पती क सिर-मउर कहावद। गज-पती क आँकुस गज नावद॥ नर-पती क अउ कहउँ निरंदू। भू-पती क जग दोसर दंदू॥

#### दोचा।

## अद्रस चक्कवद राजा चह्नँ खंड भय हे। द्र। सबद आदि सिर नावँहीँ सरिबर करद न कोद्र॥ २६॥

गँधरव-सेन = गन्धर्व-सेन। नरेसू = नरेग्र। रावन राजू = रावन राजा। क्तर-पित = क्वपित । सहस = सहस्र = हजार । घार-सारा = घोडे की ग्राला = घोटक-प्राला। सावँ-करन = ग्राम-कर्ण = जिन के सब श्रङ्ग श्वेत केवल कान काले हेाँ। बाँक = वक = तेज। तुखारा = घोडा। श्रसु-पती = श्रश्वपित = घोडे पर चढने-वालों में श्रेष्ठ। सिर-मजर = ग्रिरो-मयूर = ग्रिर पर मयूर के ऐसी टोपी। गज-पती = गजपित = हाथी पर चढने-वालों में श्रेष्ठ। नर-पती = नर-पित = राजा। नरिंदू = नरेन्द्र। सु-पती = सु-पित = पृथ्वी के पित = जिमीदार लोग, जिन के श्रिधकार में केवल जोतने बोने के लिये सुमि हो। इंदू = इन्द्र। चक्कवद = चक्रवक्ती । सरिवर = बहस = स्वाल जवाव॥

गर्स्यव-सेन जो सुगन्ध (सुन्दर गन्ध से भरा, श्रर्थात् जिस ने गरीर से सुगन्ध महकती है) राजा, सो (वहाँ का) राजा है, श्रीर वह (सिंघल-दीप) तिसी (राजा) का देग है ॥ लद्धा में जो रावण राजा सुना है, तिस से भी बढ कर तिस का (गर्स्यव-सेन का) बड़ा साज (तयारी) है ॥ कप्पन करोड़ कटक-दल (सेना का समूह) साजा इत्या है, सब (क्प्पनो करोड़) क्वपति श्रीर (एक एक) गढ के राजा हैं॥ (जिन के सलने में) सेवक छन के ग्रिर पर क्व लगाते इहए चलें। (पहले बड़े वीरें को यह प्रतिष्ठा प्राप्त

<sup>(</sup>१) तीसरे दोहे को ६वीँ घौपाई देखो।

होती थी।) (उस के) घोड-सार में सोरह हजार घोडे हैं, (जिन में बक्रत से) क्याम-कर्ण त्रीर बांके घोडे हैं ॥ सिंघल देश के सात हजार हाथी हैं, जानों केलास (शिव-पुरी, परन्तु यहाँ इन्द्र-पुरी) के बली ऐरावत हाथी हैं। (ऐरावत श्वेत हाथी होता है, त्रीर उस पर देवतात्रों का राजा इन्द्र चढता है)॥ (वह राजा) श्रश्व-पितयों का श्रिर-मीर कहाता है, गज-पितयों के गज (हाथी) को श्रृङ्क से नवा देता है (झुँका देता है), त्रीर (में उसे) राजात्रों का नरेन्द्र (मनुखों में इन्द्र), त्रीर स्र-पितयों का दूसरा इन्द्र कहता हाँ॥ इन्द्र वर्षा का पित है। स्र-पितयों को श्रृज्ञ होने में वर्षा-ही का भरोशा है। वह विना इन्द्र की छपा से नहीं होती। इस लिये इन्द्र बनाया है॥ 'नर-पित क कहउँ श्रिष्ठ नरिंदू', इस पाठ में, यित-भङ्ग दोष है। यदि 'कह-उँ-श्रुष्ठ' ऐसा शब्द को काट कर यित बनावें तो शब्दाबध दोष होता है॥

ऐसा चक्रवर्त्ती राजा है कि चारो भाग में (पूर्व, प. उ. द.), (उस का) भय होता है, सब कोई श्रा कर (उस के सामने) शिर को नवाते हैं (झुँकाते हैं), श्रीर (उस के श्रागे) कोई सरवर नहीं करता है ॥ २६॥

#### चउपाई।

जब-हि दीप निश्ररावा जाई। जनु किवलास निश्रर भा श्राई॥ धन श्रॅंबराउँ लाग चहुँ पासा। उठे पुष्टुमि हित लागु श्रकासा॥ तिर्वर सबद मलय गिरि लाई। भद्र जग छाँह रद्दिन होद्र छाई॥ मलय समीर सोहाई छाँहा। जेठ जाड लागद तेहि माँहा॥ श्रेष्ठी छाँह रद्दिन होद्र श्रावद्र। हिरश्रर सबद श्रकास देखावद्र॥ पंथिक जउँ पहुँचद्र सिह घामू। दुल बिसरद्र सुल होद्र बिसरामू॥ जेद्र वह पाई छाँह श्रनूपा। बहुरि न श्राद्र सहिँ यह धूपा॥ होहा।

## श्रम श्रॅंबराउँ सघन घन बर्गन न पार्उँ श्रंत। फूलइ फरइ छव-उ रितु जानउँ सदा बसंत॥ २७॥

निश्चरावा = नगीच किया । घन = झुण्ड = ढेर का ढेर । श्रॅंबराउँ = श्राम्र-राज = श्रच्छे जाति का श्राम । जेठ = ज्येष्ठ महीना । पंथिक = पथिक = राही । सघन = गिच्चन । क्व-उ = क्वो । जानउँ = जाने ॥

जिस घड़ी किसी ने जा कर (सिंघल) दीप को नगीच किया, त्रर्थात् जब कोई स्थिल के नगीच पड़ँचा, (उस घड़ी ऐसा समझ पड़ता है) जाने (वह) त्रा कर कैलास के नगीच इत्रा॥ चारो त्रोर (चहुँ पासा) त्राम्न-राज के झुल्ड लगे हैं, जो पृथ्वी से उठे हैं, त्रीर त्राकाश से जा कर लगे इए हैं॥ सब तस्वरें से (जानें) मलय-गिरि (मलय-चन्दन) लगाया इत्र्या है। (उन हचें से) जग में हाँ ह हो गई, त्रीर (सर्वत्र वह हाया) रात्र हो कर हा गई॥ वह हाया मलय-समीर (मलय-चन्दन-महित वायु) से (ऐसी) शोभित इई है, कि तिस के मध्य ज्येष्ठ महीने में भी जाड़ा लगती है॥ (किव की उन्नेचा है कि निश्चय समझो) उसी हाया से (संसार में वार वार) रात हो त्राती है, त्रीर (वही हाया) सब त्राकाश को हरित्रर (हरा) दिखलाती है, त्र्यात् उसी हाया का प्रतिबिम्ब पड़ने से सब त्राकाश हरे वर्ष का हो गया है॥ यदि घाम को सह कर कोई पियक (वहाँ) पड़ँच जाय, तो (उस का) दुःख सुल जाता है, सुख होता है त्रीर खस्थता (वित्राम) होती है॥ जिन्हों ने उस त्रनुपम हाया को पाया, वे फिर (बद्धरि) (इस संसार में) त्रा कर इस धूप को नहीं सहते हैं॥

ऐसा श्रास-राज का गिज्झन झुण्ड है, जिस का वर्णन कर के श्रन्त तक नहीं पार हो सकता हूँ। किव का श्रिभिशय है कि जिन हिनें के छाया वर्णन से सात चौपाई हो गई उन के वर्णन से तो संभव है, कि एक ग्रन्थ तयार हो जाय ॥ छवो ऋतु (वहाँ) फूलती फरती हैं, जाने (उस दीप से ) सर्वदा वसन्त ऋतु है। ऋतुश्रों से वसन्त ऋतु राजा है, इस से वसन्त का ग्रहण किया है ॥ २०॥

#### चउपाई।

फरे आँब अति सघन सोहाए। अउ जस फरे अधिक सिर नाए॥ कटहर डार पीँड सउँ पाके। बडहर सो अनूप अति ताके॥ खिरनी पाकि खाँड असि मीठी। जाउँनि पाकि भवँर असि डीठी॥ निर्अर फरे फरी फरहरी। फरी जानु इँद्रासन-पुरी॥ पुनि महुआ चुअ अधिक मिठास्र। मधु जस मीठ पुहुप जस वास्र॥ अउह खजहजा आउ न नाऊँ। देखा सब राउन अवँराऊँ॥ खाग सबद जस अंबित साखा। रहद खोभाद सोद जो चाखा॥

#### दोहा।

## गुत्रा सुपारी जाइफर सब फर फरे त्रपूरि। त्रास पास घनि दविँ जी अउ घन तार खत्रूरि॥२८॥

त्राँव = त्राम । नाए = झुँकाये हैं । पीँड = पेँडी । ताके = देखने में । जाउँनि = जामुन = जानू । डीठी = देख पड़ती हैं । फर्इरी = फरहरी = कोटे कोटे मेवे के दृच । दूँदरामन = दन्द्रामन । चुत्र = चूता है । पुद्धप = पुष्प । बासू = वाम = सुगन्ध । खजहजा = खाद्य दृच, जिन के फल खाये जाते हैं । त्रवँराजँ = त्रमरावती = दन्द्र के बगीचा मा श्रेष्ठ वगीचा। त्रंबित = त्रमृत । गुत्रा = एक प्रकार की पूर्वी सोपारी । दिबँली = श्रमिली ॥

श्रायन्त मघन (गिज्ञान) श्राम फरे हैं श्रीर प्रोभित हैं। श्रीर (जो श्राम) जैसा (श्रधिक) फरे हैं, तैसा-ही श्रधिक श्रिर झुँकाये हैं। तात्पर्य यह कि फल से भरे भी हैं, तौ-भी श्रभिमान से रहित हो कर नम्र हो गये हैं (श्रिष्ट पुरुष के ऐसा)॥ कटहर डार श्रीर पेंडी से लग कर पके इहा हैं। (इस टच का यही खभाव है कि डार श्रीर पेंडी में फरता है)। बडहर जो हैं सो देखने (ताके) में श्रित श्रनूप (श्रित सुन्दर) हैं। (इस का फूल डारों में ऐसा ग्रथा रहता है, कि देखने में बड़ा मनोहर जान पड़ता है)॥ पकी खिरनी खाँड ऐसी मीटी है। पकी जामुन भेंरा सी (काली) देख पड़ती है॥ निरयर फरे हैं, फरहरी (सब) फरी है। (इस प्रकार से) फरी (बाटिका) ऐसी ग्रोभित है, जोनों इन्हासन-पुरी श्रथांत् श्रमरावती है॥ फिर श्रयन्त मीटा महन्ना चू रहा है। (वह), जेसा मधु (श्रहर) मीटा होता है, वैसा मीटा, श्रीर, जैसा पुष्प में वास होता है, वैसा (उस में) वास (सुगन्ध) है॥ श्रीर जितने खजहजा (सेवे के टच) हैं, जिन का नाम नहीं श्राता, उन सब को राव लोगों की श्रमरावती (बाटिका) में देखा॥ श्राखान्त्रों में सब (फल) ऐसे लगे हैं जैसे श्रम्टत, (उन को) जो चखता है सोई लोभाय रहता है॥

गुत्रा, सुपारी, त्रीर जायफर मब (ट्व) श्रपूर (भर पूर) फरे हैं॥ श्राम पाम (श्रगल बगल) घिन (गिज्ञान), श्रयांत् बज्ञत, श्रमिली त्रीर बज्जत तार, खजूर (लगे) हैं॥ वाटिका के भीतर दन की ग्रोभा नहीं होती, दम लिये किनारे पर लगना लिखा है॥ चौथी चौपाई का 'निरश्नर फरे भरी खुरुज्ञरी। फरी जानु दँदरामन-पुरी॥' एसा पाठ उत्तम जान पडता है, तब 'निरियर फरे हैं (उन में) खुरुज्ञरी भरी है।

(वाटिका ऐसी फरी है) जाने इन्हासन-पुरी (श्रमरावती) फरी इद है ', यह श्रर्थ करना चाहिए ॥ गरी दो प्रकार की होती है, एक कड़ी श्रीर खाने में नीरम। दूसरी नर्म श्रीर खाने में मीठी, ऐसी मीठी श्रीर नर्म गरी को 'खुरुइरी' कहते हैं ॥ २ ८ ॥

#### चउपाई।

बसि पंखि बोल हिं बहु भाखा। कर हिं हुलास देखि कद साखा॥ भोर होत बास हिं चुहिचूही। बोल हिं पांडु कि एकद तृही॥ सारउ सुत्रा जा रहचह कर हीं। कुर हिं परेवा अउ कर बर हीं॥ पिउ पिउ लागद कर द पपौ हा। तुहीं तुहीं किर गुडुरू खी हा॥ कुद्ध कुद्ध किर को देलि राखा। अउ भँगराज बोल बहु भाखा॥ दही दही कद महिर पुकारा। हारिल बिनवद आपिन हारा॥ कुहुक हिं मोर सो हावन लागा। हो द को राहर बोल हिं का गा॥

#### दोहा।

## जावँत पंखि कही सब बद्दे भिर अवँराउँ। आपनि आपनि भाखा छेहिँद्ई कर नाउँ॥ २८॥

इत्तास = ज्ञास = त्रानन्द। वासि हैं = पूर्लों ने सुगन्ध से वास जाती हैं। सार्ज = सारा = दूर्वा = दूव। रहचह = चहचह = त्रानन्द ने प्रब्द। कुरि हैं = कुरकुर नरते हैं। परेवा = नवूतर = पारावत। नरवरहीं = नलवलाते हैं = दधर से ऊधर जड़ते हैं। भंगराज = सङ्गराज। नाराहर = नोलाहल। त्रवँराज = श्रमरावती॥

उस त्रमरावती में पची बसते हैं, जो बक्त भाषा (त्रानेक तरह की बोली) बोलते हैं। त्रीर प्राखा को देख कर (जिन में पहले कह त्राये हैं कि 'लाग सबद जस श्रंकित साखा' श्रर्थात् श्रम्पत पाल लगे हैं) इलास (मन में श्रानन्द) करते हैं ॥ भोर (प्रातःकाल) होते-ही चुहिचुही (पूल के रस को खाने-वाली चिडिया दस प्रान्त में प्रसिद्ध है, जिसे बक्तत लोग पुलचुही वा पुलसुंघी कहते हैं) पूल के रस के सुगन्ध से बास जाती हैं। श्रेर पाल्डुकी (पेंडुकी जो कबूतर के तरह होती है। यह भी दस प्रान्त में प्रसिद्ध है) 'एकद दही' 'एकद दही' बोलती हैं। दस पची की बोली में ऐसी-ही धुनि जान पडती है। सारड, दूब के ऐसे जो सुन्ना (ग्रुक) हैं, श्रर्थात् बड़े

मनोहर सरकत के ऐसे जो ग्रुक हैं, वे रहचह करते हैं (श्रापस में कह्नोल कर के बोलते हैं)। परेवा (कब्तर) कुरकुर करते हैं (इन की बोली में भी कुरकुर धुनि जान पड़ती है। कोई घुरघुर धुनि बतलाते हैं, उन के मत से घुरहिं यह पाठ है), श्रीर कलवलाते हैं, श्रर्थात् इधर से उधर उडते हैं॥ पपौद्या पौड पौड करने लगे हैं। (पपी हे की बो बो से पी उपी उध्नि निकलती है)। गुड़ रू तहीं तहीं कर के, खी हा, श्रर्थात् खी खी, करता है। श्रर्थात् इस की बोखी में 'तहीं खी' 'तहीं खी' यह धुनि निकलती है। यह पची हमारे प्रान्त में नहीं प्रसिद्ध है। कोयल कुह कुह कर रक्वे हैं, श्रर्थात् कुह बुह बोल रहे हैं (कुह कुह कोयल के बोली की धनि है)। श्रीर सङ्गराज श्रनेक भाषा को बोलता है॥ (इस का ऐसा खभाव है, कि जिस की बोली सुने, वैसा-ही बोलने लगे। यह बद्ध-मूख श्रीर भुजङ्गे की तरह प्रसिद्ध पद्मी है। धनी लोग बोली सुनने के लिये पालते भी हैं। ॥ महिर दही दही कर के पुकारती है। (दही दही दम के बोली की धृनि है। दम को बद्धत लोग म्वालिनि वा श्रहिरिनि कहते हैं। यह महोखे से कुक कोटी, उसी जाति की दस देश में प्रसिद्ध है)। हारिल अपने हारे इहए की विनती करती है, अर्थात् इस की बोली से यही धुनि निकलती है कि 'हा हारि गई,' 'हा हारि गई,'। (यह पनी सुगो की तरह हरे रंग का होता है, त्रीर बक्तधा, बर, पीपर त्रीर पाकर पर रहता है। पृथ्वी पर नहीं उतरता। यदि पानी पीने के लिये उतरना पड़ा, तो पच्चे में त्रण लिये इए उतरता है, श्रीर उसी के श्राधार से पानी पी कर पेंड पर चला जाता है। पृथ्वी पर त्रपने पैर को नहीं रखता। ऐसी कहावत है कि मारने से भी जब भूमि पर गिरता है, तब पैर को जपर किये इए रहता है। इस देश में प्रसिद्ध है। खाने-वाले दसे खाते भी हैं।॥ मोर कुहकते हैं, जो (कुहकना) मोहावन (श्रच्छा) लगता है. (इस की बोली से कूँ कूँ धुनि होती है), श्रीर (जब) काग (कौए) बोलते हैँ, (तब) को लाइल हो जाता है, श्रयवा तब कोराहर होने लगता है, श्रर्थात् कर कर होने लगता है। (कौए की बोली की कर कर धृनि है)॥

जितने पची कहे हैं, श्रर्थात् प्रसिद्ध हैं, सब श्रमरावती भर बैठे हैं। श्रीर श्रपनी श्रपनी भाषा में सब देव (ईश्वर) का नाम लेते हैं॥

तीमरी चौपाई में बक्तत लोग 'सारी सुत्रा जा रहचह करहीं', यह पाठ कहते हैं, परन्तु सब पुस्तकों में सार्ज यही पाठ मिलता है। सारी (= सारिका = पहाजी मैना)

वाटिका का पची नहीँ है। यह पहाड़ों में वा ऊँचे मखुए के छचें में बसती हैं। इसी लिये जान पडता है कि कवि ने कोड दिया है॥ २८॥

#### चउपाई ।

पद्दग पद्दग क्रूडाँ बाउरी । साजे बद्दठक अउ पाउँरी ॥ अउह कुंड सब ठाउँहिँ ठाऊँ । सब तीरथ अउ तिन्ह के नाऊँ॥ मठ मंडफ चहुँ पास सँवारे । तपा जपा सब आसन मारे ॥ कोद सु-रिखेसुर कोद सिनआसी । कोद सु-राम-जित कोद मसवासी ॥ कोद सु-महेसुर जंगम जती । कोद एक परखद देवी सती॥ कोई ब्रहमचरज पँथ लागे । कोद सु-दिगंबर आछहिँ नाँगे॥ कोई संत सिद्द कोद जोगी। कोद निरास पँथ बद्दठ विश्रागी॥

#### दोचा।

## सेवरा खेवरा बान सब सिधि-साधक अउधूत। आसन मारे बद्दुठ सब जारहिँ आतम-सूत॥ ३०॥

पर्ग = पग = पर = पर । कूचाँ = कूप। बाउरी = बावकी = वापी। पाउँरी = पोरी = दार वा घीढी। मठ = जहाँ विद्यार्थी वा माधु-कोग रहें। मंडफ = मण्डप, जो चारो त्रोर खुका रहे, केउल ऊपर छाया रहे। तपा = तपस्ती, जो पञ्चाग्नि तापे, वा द्यन्न में उलटे टंग कर धूम पीए, वा त्रीर प्रकार से प्ररीर को कष्ट दे। जपा = जप करने-वाले, जो किसी देवता को वग्न करने के लिये उस के मन्त्र को, त्रासन लगा कर, जपते हैं। सु-रिखेसर = सु-च्छियर = च्छियों में त्रेष्ठ। जो मनुखों की प्रिक्त को उल्लाइन कर जाते हैं, दन में साधारण योग्यतानुसार, च्छित, परमिंष, महिंष, राजिंष, ब्रह्मिंषीर देविष, ये मेद हैं। विषष्ठ त्रीर विद्यामित्र को लडाई में, बडी तपस्था से, तब चित्र विद्यामित्र ब्रह्मिंस हिंष, विद्यामित्र को लडाई में, बडी तपस्था से, तब चित्र विद्यामित्र ब्रह्मिंस हिंष, जो जीते-ही त्रपना कर्म-न्यास कर डालता है, त्र्यान् मरने पर जो गित के लिये क्रिया कर्म किया जाता है, सो वे लोग जीते-ही कर खालते हैं, त्रीर ग्रिखा सूत्र त्याग कर एक दण्ड धारण करते हैं। उस दण्ड को जीवन

पर्यन्त पृथ्वी पर गिरने नहीं देते, श्रीर श्रपने सब कर्म का साची उसी दण्ड को समझते हैं। दन्हें दण्डी भी कहते हैं। कोई कोई तीन दण्ड धारण करते हैं। मरने के समय, त्रमक्त होने पर, जो मद्यास है, उसे त्रातुर सद्यास कहते हैं। उस को जो ग्रहण करता है, उमे त्रातुर मद्यासी कहते हैं॥ राम-जित = राम-यित, जो राम की उपासना में विरक्त हो कर रहे, जैसे श्रयोध्या के वैरागी लोग। मस-बासी = मास-वासी, जो एक स्थान पर मास भर वास करें, फिर दूसरे स्थान पर जा कर वहाँ भी एक महीना रह कर उसे भी छोड तीसरे, चौथे दलादि पर बसते रहें॥ सु-महेसुर = सु-माहेश्वर, जो त्रपनी श्राकृति महादेव (महेश्वर्) के ऐसी बनाते हैं, श्रर्थात् जटा, चन्द्र, रुद्राच द्रत्यादि धारण करते हैं, श्रीर घर से विरक्त हो प्रिव का पूजन करते हैं॥ जङ्गम, जो एक जगह न रहें, सर्वदा घूमा करें। प्रायः ये लोग वीरभद्र (जो कि दच के यज्ञ को विध्वंस किया था) की उपासना करते हैं ॥ जती = यति, जो संयस श्रर्थात् श्राचार से रहे। जैनियाँ में बक्तधा यति होते हैं, श्रीर ये घरबारू भी होते हैं॥ देवी = वाम-देवी॥ सती = दिचिण देवी ॥ ब्रहमचर्ज = ब्रह्मचर्य, जो यज्ञोपवीत होते-ही,-- मन्ध्या गायजी दत्यादि नित्य किया है,-दस किया को करते, गुरु के घर में रह कर, वेद को पढता है, उसे ब्रह्मचारी कहते हैं ॥ दिगंबर = जिन का दशोदिशा-ही श्रम्बर (वस्त्र) है, जैसे परमहंस, नागा द्यादि। वैण्वां में भी दिगम्बरी श्रीर निर्वाणी, निर्मोही, द्यादि त्र्राखाडा हैं। परन्तु इन त्र्राखाडात्र्रों के साध् त्र्राव श्वेतवस्त्र धारण करते हैं ॥ जैनियों में भी दिगम्बर होते हैं ॥ मन्त = जो भगवत्कथावार्त्ता का प्रेमी हो ॥ सिद्ध = जिसे श्रिणमा (क्रोटा हो जाना), महिमा (बडा हो जाना), लिघमा (हलका हो जाना), गरिमा (गृह हो जाना), प्राप्ति (चाहे जिसे कू ले, जैसे त्रंगुली से चन्द्रविम्व को), प्राकाम्य (जो मनोर्थ हो, मो ग्रीप्र हो जाय), र्रग्रल (चाई जिस का प्रभु हो जाय) श्रीर विश्वल (चाई जिसे वण कर लें), ये त्राठो सिद्धि वश में हो ॥ योगी = जो योग जानता हो, समाधि लगाता हो ॥ वित्रोग = वियोग = किसी के वियोग से जो विरक्त हो गया हो ॥ सेवरा = यह झा ख के झा ख च सते हैं। प्रिर पर जटा श्रीर वस्त्र गेरुश्रा रखते हैं। श्रपने को प्रैव कहते हैं। श्रपने मूत्रेन्द्रिय की नग्न को तोड डालते हैं। श्रीर उस में (मूत्रेन्द्रिय में) एक पीतल की िकडी बाँधे रहते हैं। श्रपनी चमल्कारी से सूखी जटा में से पानी निकाल देते हैं, श्रीर कहते हैं कि गङ्गा-जल है। खेवरा, सेवरा-ही के एक भेट हैं. (जैसे गोसार् त्रों में रूखड, सूखड, भूखड, निर्ञ्जनी, इत्यादि भेद हैं)। हाथ में खण्ज



लिये रहते हैं, श्रीर, गोरख-नाथियों के ऐसा, मद्य की सब के सामने दूध बना कर पी जाते हैं। खाली हाथ से केवल हथे लियों को मल मल कर चना, गोह दिखादि निकास कर लोगों को दिखलाते हैं। वान = वान-प्रस्थ, जो स्ती-पुरुष साथ वन में जा कर तपस्था करते हैं, श्रयांत् जो ब्राह्मण विद्या पढ़ने के श्रनन्तर, विवाह कर, फिर स्ती के साथ वन में रहता है। दस का वर्णन मनु ने मनु-स्टित में किया है। सिधि-साधक = सिद्धि-साधक = श्रव्हित के साधने-वाले। श्रव्हित = श्रव्हित, जो संसार के व्यवहार से श्रलग हो जाय। परमहंसे के ऐसा, प्रायः श्रव्हित भी मौन रहता है, श्रीर धूर लपेटे रहता है। गोरख-नाथ को लोग सचा श्रव्हित कहते हैं। श्रातम-स्टित = श्रात्म-स्टित = श्रपना स्टित, श्र्यांत् श्रपने पाञ्चभौतिक (ग्ररीर) को।

उस श्रमरावती में पर पर पर कूएँ श्रीर बावली हैं, (जिन पर विश्राम के लिये) बैठक मजे हैं, श्रीर मीढियाँ लगी हैं ॥ श्रीर स्थान स्थान पर जो मब कुछ हैं वे सब तीर्थ (तीर्थ-स्वरूप) हैं, श्रीर तिन के नाम भी हैं, श्रर्थात् राम-कुछ, लक्षण-कुछ, मीता-कुछ, द्रीपदी-कुछ, दत्यादि, उन के नाम रक्खे इहए हैं ॥ चारे। तरफ (उन कुछों के) मठ श्रीर मछप बनाये गये हैं, जिन में तपस्ती श्रीर जपी सब श्रामन मारे (श्रामन को लगाये) हैं ॥ कोई सु-स्थिश्वर, कोई मह्यामी, कोई राम-यित, कोई माम-वामी, कोई सु-माहेश्वर, कोई जङ्गम श्रीर कोई यित हैं। कोई एक देवी (वाम-देवी) को परखता है (परीचा करता है), श्रर्थात् वामोपामना में प्रवत्त है, श्रीर कोई सती देवी (दिचिण-देवी) को परखता है, श्रर्थात् ग्रिक की उपामना करता है ॥ कोई ब्रह्मचर्थ पथ में लगे हैं। कोई सुन्दर दिगम्बर हैं, जो नङ्गे होने पर भी श्रष्के लगते हैं (श्राक्रिं) ॥ कोई सन्त, कोई सिद्ध, कोई योगी हैं। श्रीर कोई वियोगी '(ग्रेमी) निराम पथ (नैराग्य मार्ग = प्रेम-मार्ग) में बैठा है ॥

सेवरा, खेवरा, वान (वान-प्रस्थ), सिद्धि-साधक, श्रीर श्रवधूत, सब श्रासन मार कर बैठे हैं, श्रीर सब श्रपने ग्ररीर को जराते हैं ॥ ३०॥

#### चउपाई।

मानसरोदक देखे काहा । भरा समुद जल अति अउगाहा॥ पानि मोति असि निरमर तास्त । अंब्रित आनि कपूर सु-बास्त ॥ लंक-दीप कद सिला अनाई । बाँधा सरवर घाट बनाई ॥

खँड खँड सीढी भई गरेरी। उतरिं चढिं लोग चहुँ फेरी॥ फूले कवँल रहे होइ राते। सहस सहस पखुरिन्र कद छाते॥ उलयहँ सीप मोति उतराहीँ। चुगिं हंस अउ केलि कराहीँ॥ कनक पंख पदरिं अति लोने। जानउँ चितर कीन्र गढि सोने॥

दोचा ।

## जपर पाल चह्नँ दिसा अंजित फर सब रूख। देखि रूप सरबर कर गद्द पित्रास अउ भूख॥ ३१॥

मानसरोदक = मान-सर का पानी । श्रा श्राह = श्रावगाह = श

उस त्रमरावती के सरो-वर के जल को देखा क्या, जानों त्रित त्रिया ह समुद्र के ऐसा जल भरा है। जिस का पानी मोती के ऐसा निर्मल है, मानों त्रम्टत को ला कर (त्रानि), कर्पर से सु-वासित किया है। लङ्का-दीप की प्रिला त्र्र्यात् सुवर्ण की प्रिला मँगा कर, उस सरो-वर का घाट बना कर (सुन्दर रचना कर के) बाँधा गया है। खण्ड खण्ड (प्रत्येक भाग) में घुमौत्रा सीढी भई है, त्र्र्यात् लगी है, जिन से चारो त्र्रोर (लोग) उतरते चढते हैं। उस सरो-वर में कमल फूले हैं, त्रीर लाल हो रहे हैं। ऐसे कमल हैं जिन में हजार हजार पखुरिग्रों के काते (क्व) हैं। (जिन कमल के फूल में सहस्र पखुरियाँ होती हैं वस्तृतः वे-ही कमल हैं। श्रमरकोश में भी लिखा है कि 'सहस्र-पन्नं कमलं, प्रत-पन्नं कुश्रेशयम्', श्र्यात् जिस में हजार पत्र हो वह कमल, श्रीर जिस में सौ पत्र हो वह कुश्रेशय कहलाता है।

हंस सीप को उलटते हैं, (जिस से) मोती उतराय त्राती हैं। त्रीर उन मोतिशें को चुगते हैं, त्रीर (त्रापस में) केलि को करते हैं॥ (वे हंस) त्रित सुन्दर (त्रिति लोने) सोने के पच (पंख) से पैरते हैं। जानें। गढ कर सोने में चित्र, त्रर्थात् विचित्र रूप, किया है। (किव लोग सुन्दरता के लिये प्राय: सुत्रर्ण रूपी हंस को ग्रहण करते हैं। नैषध के प्रथम सर्ग में भी लिखा है कि 'स तत्र चित्रं विचरन्तमन्तिके हिरएसयं हंसमबोधि नैषध:')॥ उस सरो-वर ने पाली (तट) ने ऊपर, चारो दिशा में, सब ट्रच (रूख) श्रम्टत फल में लगे हैं। उस सरो-वर का रूप देख कर, प्यास चार भ्रख गई, श्रर्थात् चली जाती हैं॥ ३१॥

#### चउपाई।

पानि भरद आवहिँ पनिहारी। रूप सरूप पदुमिनी नारी ॥ पदुम गंध तिन्ह श्रंग बसाहीँ। भवँर लागि तिन्ह संग फिराहीँ॥ लंक-सिंधिनी सारँग-नयनी। हंस-गाविँनी कोकिल-बयनी॥ आवहिँ भुंड सु पाँतिहिँ पाँती। गवँन सोहाद सु भाँतिहिँ भाँती॥ कनक-कलस मुख-चंद दिपाहीँ। रहिस केलि सउँ आवहिँ जाहीँ॥ जा सउँ वेद हेरिहँ चखु नारी। बाँक नयन जनु हनिहँ कटारी॥ केस मेघावरि सिर ता पाईँ। चमकिहँ दसन बीजु कद नाईँ॥

दोहा।

## मानउँ मयन मूरती ऋहरी बरन ऋनूप। जेहि कद ऋसि पनिहारी सो रानी केहि रूप॥ ३२॥

लंक = लङ्क = कटि = कमर । सिंघिनी = सिंहिनी । सारँग = सारङ्ग = कमल । गाविँनी = गामिनी । दिपाहीँ = दिपते हैँ = चमकते हैँ । रहिस = हँसी ठट्टा। चावु = चचु = नेच । इनहिँ = मारती हैँ । मेघावरि = मेघावलि = मेघ के पङ्किः के ऐसा। ता पाईँ = पैर तक । बीजु = विद्युत = विजली ॥ मयन = मदन = काम-देव। श्रक्री = श्रप्ररा॥

(जो) पनिहारी पानी भरने श्राती हैं, उन के रूप का खरूप (श्राक्षति) पद्मिनी नारी के ऐसा है, क्यों कि २५ वें दोहे में कह श्राये हैं कि 'धनि मा दीप जह दीपक नारी'॥ तिन के श्रद्ध पद्म-गन्ध (कमल के सुगन्ध) सा गमकते हैं (वसाते हैं), श्रर्थात् तिन के श्रद्ध से पद्म के सुगन्ध का बास श्राता है। (जिन नारियों के श्रद्ध में पद्म का गन्ध हो, उन्हें पद्मिनी कहते हैं। नारियों का विस्तार से लचण, श्रनाउद्दीन से राघव-चेतन ने जहां नारियों का वर्णन किया है, तहां पर किया जायगा)। (जिस कारण से) अमर संगे इए तिन के संग फिरा करते हैं॥ वे पनिहारियां खद्ध-सिंहिनी (सिंहिनी के

किट मी जिन की किट हो), मारङ्ग-नयनी (कमल मा जिन के नयन हो), हंम-गामिनी (हंम की गित मी जिन की गित हो)। श्रीर को किला-वयनी (को किला मी जिन की बोली हो) हैं ॥ (ऐमी पिनहारियाँ) झुण्ड की झुण्ड सुन्दर पिङ्क पिङ्क में श्राती हैं, श्रायीत द्या दय बीम बीम का झुण्ड, एक माथ पाँती लगा कर, पानी भरने के लिये श्राती हैं। उन का सुन्दर भाँति भाँति का (तरह तरह का) गवँन (गमन = चाल) मोहाता है॥ (ग्रिर पर) मोने के कलस में चन्द्र-ह्पी मुख (श्रीर) दिपते हैं (चमकते हैं)। (श्रापम में) हँमी श्रीर केलि से, श्रायीत हँमी श्रीर विनोद करती हुई, श्राती जाती हैं ॥ वे नारी (पिनहारियाँ) जिस में श्रांख लड़ाती हैं (हेरहिं), जानों (उमे श्रापनी) वांक नयन (तिरही श्रांख) से कटारी मार देती हैं (हनहिं), श्रायीत कटारी के चोट से जो मन को दुःख होता है, वैमा-ही उन के देखने से जो हृदय में मदनाग्रि उत्पन्न हो जाती है, उम से मनुष्य के मन को दुःख ब्याप्त हो जाता है॥ काली घटा की पाँति की तरह (मेघावली की तरह) ग्रिर से पैर तक केण हैं। उम में (उम काली घटा में) दयन (दांत) विजली की तरह चमकते हैं ॥

(वे पनिहारियाँ) माने काम की मूर्त्ति हैं, श्रीर उन का वर्ण श्राप्तरा से भी श्रनुपम (उत्तम) है। जिस रानी की ऐसी पनिहारियाँ हैं, (नहीं जानते कि) वह रानी (पद्मावती) किस रूप की होगी ॥ ३२॥

#### चउपाई ।

ताल तलाउ से। बरिन न जाहीँ। स्व इ वार पार ते हिं नाहीँ॥ फूले कुमुद केति उँ जिल्लारे। जानउँ उए गगन मँ ह तारे॥ उतरिं मेघ चढि हैं लेद पानी। चमकि मंछ बीजु कद बानी॥ पदरिं पंखि से। संगिह संगा। सेत पीत राते सब रंगा॥ चकि चकि कराहीँ। निसि क बिछो हा दिनि हैं मिलाहीँ॥ कुरलि सारस भरे हुलासा। जिल्लान हमार मुल्लि एक पासा॥ केवा से।न ढेंक बग लेदी। रहे ल्लार मीन जल-भेदी॥

नग अमोल तिन्ह तालि दिनिह बरि जस दीप। जो मग्जीआ होइ तेहिं सो पावइ वह सीप॥३३॥ ताल = जो को सें तक लम्बे होते हैं, श्रीर किसी के खोदे नहीं होते, किन्तु पृथ्वी के नीची पड जाने से होते हैं। तलाव = तडाग। वार = जिधर देखने-वाला खडा हो, उधर जो किनारा हो। पार = पाट का दूसरा किनारा। केति = कितने। मंक = बड़े मत्य। बानी = वर्ण = सदृग्र। कुरलहिं = कीडहिं = कीडा करते हैं। केवा = कमल। सोन, देंक, श्रीर लेदी प्रसिद्ध ताल के पची हैं, दन को बद्धधा लोग खाते हैं। वग = वक = बकुला। मीन = मक्ली ॥ मरजीम्ना = मर कर जो जीते हैं, श्रर्थात् जो समुद्र में रत्न निकालने के लिये गोता लगाते हैं (गोता-खोर)। ये जब गोता लगाते हैं, तब मानें मर जाते हैं। फिर जब उतराते हैं, तब मानें जी जाते हैं। इसी लिये मरजीम्ना कहाते हैं।

उम श्रमरावती में जो ताल के ऐसे तलाव हैं, वे बरने नहीं जाते। तिन का वार पार (बुक्र भी) नहीँ सूझता है ॥ उन मेँ कितने उज्ज्वल बुसुद (कोईँ) फूले हैँ। उन की प्रोभा ऐसी है, जानाँ गगन (त्राकाप्त) में तारे उए हैं ॥ (उन में पानी लेने के लिये) मेघ उतरते हैं, श्रीर पानी ले कर (फिर श्राकाम को) चढ जाते हैं। उस समय पानी के साथ जो मेघ-मण्डल में बड़े बड़े मत्स्य चले जाते हैं, वे विजली के सद्ग्र चमकते हैं।। उन तालावों में सेत (श्वेत), पीत, श्रीर राते (लाल) सब रक्त के पची मङ्ग सङ्ग में पैरते हैं (तैरते हैं)॥ चकई श्रीर चकवा (श्रापस में) क्रीडा करते हैं। ये दोने । विश्व (राचि) के विक्रोहा (वियोगी) हैं, इस लिये दिन-हीं में मिल लेते हैं। (यह कहावत है, कि सन्ध्या होते-ही चकर्द्र (= चकवा की स्त्री) श्रीर चकवे (चक्र = चक्रवाक) में वियोग हो जाता है, ताल के इस पार एक दूसरे पार दूसरा एक एक के शोक में रात्रि भर चिल्लाया करते हैं।॥ सारस उल्लास (श्रानन्द) में भरे श्रापस में क्रीडा करते हैं। श्रीर (कहतें हैं कि सचा) जीना हम लोगों का है, जो एक साथ (पास) मरते हैं। (सारस के जोड़े में ऐसी परस्पर प्रीति होती है, कि यदि एक पकड़ लिया जाय, तो दूसरा त्राप से त्राप उस के पास त्रा जाता है। इस लिये एक के मरने पर दूसरा उसी स्थान पर श्वा कर श्रपना भी प्राण गवाँ देता है)॥ केवा (कंमल), मोन, ढेंक, वक, खेदी, त्रीर जल को भेदने-वाली, श्रर्थात् जल के भीतर रहने-वाली मक्ली, ये सब (उन तालावें में) भर पूर (अपूरि) रहे हैं, अर्थात भरे पड़े हैं॥ उन तालें। में प्रमूख नग (रत) भरे हैं, वे दिन-हीं में ऐसे बरते हैं, (चमकते हैं ) जैसे दीप। उन तासावाँ में जो मरजीया (गोता-खोर) हो, सो उस सीप को पावे, जिस में वे नग रहते हैं ॥ ३३॥

#### चउपाई।

पुनि जा लागु बहु श्रंब्रित बारी। फरीँ अनूप होद रखवारी॥ नउ-रँग नीउँ सुरंग जँभीरी। अउ बदाम बहु भेद अँजीरी॥ गलगल तुरुँज सदा-फर फरे। नारँग ऋति राते रस भरे॥ किसिमिसि सेउ फरे नउ पाता। दारिउँ दाख देखि मन राता॥ लागु सो हाई हरिफा-रें उरी। उनद रही केला कद घउरी॥ फरे तृत कमरख अउ नउँजी। राइ-करउँदा बेरि चिरउँजी॥ संख-दराउ छोहारा डीठे । अउर खजहना खाटे मीठे ॥

#### दोचा।

## पानि देहिँ खँडवानी कुत्रबँहिँ खाँड बहु मेलि। लागी घरी रहंट कद सीचहिँ ग्रंब्रित बेलि॥ ३४॥

नउ-रँग = नव-रङ्ग । नीउँ = निम्यू । जँभीरी = जम्बीर । गलगल = एक प्रकार का निम्बू। तुरंज = तुरंज = निम्बू। सदा-परं = सर्वदा परने-वाले। नारंग = नारङ्गी। सेउ = सेव। दारिउँ = दाडिम = श्रनार। दाख = द्राचा = श्रङ्गर। हरिफा-रेउरी = हालका-रेवडी । घउरी = घोर । नउँजी = लैाँजी लोची । राद-करउँदा = राय-करेाँदा । संख-दराउ = प्राह्म-द्रावक = मंख को गला देने-वाला निम्यू, यह उदर रोग के लिये बडे काम का है। खजहजा = मेवे के रुच (२८वें दोहे की ६वीं चौपाई को देखो)॥ खँडवानी = गडुमा = झारी, यहाँ पर इजारा जिस से फूल, पेँड, भीँचते हैं। घरी = कोटी कोटी गगरी। रहंट = चक्राकार जल निकालने का यन्त्र = एक प्रकार की पुरवट = म्नारघट्ट (इंक्ट्रात में )॥

पुनः (फिर) श्रीर जो बद्धत श्रम्टत (के ऐसी) बारी (बगीचा) लगी हैं. सो श्रनुपम (उत्तम) फरी हैं, श्रीर उन की रखवारी होती है। उन में नव-रङ्ग, सुरङ्ग श्रीर जम्बीर निम्बू हैं, श्रीर बदाम श्रीर बद्धत भेद के, श्रर्थात् तरह तरह के, श्रद्धीर हैं॥ गलगल, तुरँज (तुरंज = निम्नू, दसे बिजौडिया कहते हैं, दवा में बद्धधा काम श्राता है), श्रीर मदा-फर फरे हैं, नारंग फरे हैं, जो रस भरे श्रति राते (सूब सुर्ख) हो गये हैं। किसमिस श्रीर सेव नये पत्ते से भरे फरे हैं। (कोई नउ पाता से

नाप्रपाती लेते हैं, परन्तु यहाँ किव का यही श्रिभिप्राय जान पड़ता है, कि किसिमिस (मक्त्रा के ऐसा) श्रीर सेव (श्रमक्त के ऐसा) नया पत्ता लेते-ही फरते हैं।। दाडिम (श्रनार) श्रीर दाख (श्रङ्गूर) को देख कर, (उन में) मन रक्त (राता) हो जाता है, श्रयांत् लग जाता है। यही मन चाहता है, कि दन्हें देखा की जिए ॥ हालफा-रेवडी जो लगी है, वह श्रयान प्रोभित है। श्रीर केले का घौर (मारे बोझें के) झुँक (उनद्द) रहा है॥ द्वत, कमरख, नउँजी, राय-करोँदा, बैर, श्रीर चिरैं जी ये सब फरे हैं॥ संख-द्राव श्रीर को हारा भी (उन बगीचें में) देखे जाते हैं, श्रयांत् हैं, श्रीर खड़े मीठे, जितने खजहजा (मेवे के टच) हैं, सब वहाँ पर देख पड़ते हैं, श्रयांत् ऐसे मेवे के कोई एच नहीं जो वहाँ पर न लगे हें॥

(माली लोग) कूत्रों में खाँड डाल कर (मेलि), इजारा से (इन मेवे के टुचें में) पानी देते हैं। श्रीर रहंट की घडी लगी ऊई हैं, जिन से श्रमृत-रूपी जो बेलि (वल्ली = लता) हैं, उन्हें सीँचते हैं॥ ३४॥

#### चउपाई।

पुनि फुल-वारि लागु चहुँ पासा। विरिख वेधि चंदन भद्र बासा॥ बहुत फूल फूली घन-वेदली। केवरा चंपा कुंद चवेँदली॥ सुरँग गुलाल कदम अउ क्रजा। सुगँध-बकाउरि गँधरब पूजा॥ नागेसर सितबरग नेवारी। अउ सिंगार-हार फुलवारी॥ सोनिजरद फूली सेवती। रूप-मंजरी अउरु मालती॥ जाही जूही बकुचन्ठ लावा। पुहुप सुदरसन लागु सोहावा॥ मउलसिरी वेदल अउ करना। सबद फूल फूले बहु बरना॥

#### दोष्टा।

तेहि सिर फूलचढिहँ वेद जेहि मायहि मिन भागु। आछहिँ सदा सुगंध भद्र जनु बसंत अउ फागु॥ ३५॥

घन-बद्दली, केंवरा (= केंवडा), चम्पा, कुन्द, चवेंद्रली (= चमेली), सुरँग, गुलाल, कदम (= कदम ), कूजा, सुगँध-बकाउरि (= सुगन्ध-वकावली = गुल-बकावली), नागेसर, सितबरग (= सदबरग), नेवारी, सिंगार-हार (= हरसिंगार = पारिजाता), सोनिजरद

सेवती (= सोने सी पीली सेवती, वा सोनि-जरद श्रीर सेवती), रूप-मञ्जरी, मालती, जाही, जूही, सुदर्भन, मजलिंपरी (= मौलिसरी), बेदलि (= बेला), श्रीर करना, ये सब फूलों के नाम हैं॥

फिर उस वगीचे के चारों श्रोर फुलवारी लगी है, जो (श्रपने) वास (सुगन्ध) से हचों को बंध कर चन्दन ऊर्द है, श्रर्थात् उस के सुगन्ध के लगने से सब हच सुगन्धित हो गये हैं, दस लिये फुलवारी चन्दन हो गर्द है, (चन्दन का ग्रण धारण करती है। क्यों कि चन्दन में यह ग्रण है, कि उस की सुगन्ध लगने से, श्रेगर हच भी वैसा-ही सुगन्धित हो जाते हैं)॥ घन-बेली बक्तत फूल फूली ऊर्द है, श्रेगर उस फुलवारी में, केवडा, चन्पा, कुन्द, चमेली, सुरंग, गुलाल, कदम्ब, श्रेगर कूजा लगे हैं, सुगन्ध-वकावली भी है, जो कि राजा गन्धर्व-सेन के पूजा-योग्य है, श्रर्थात् केवल राजा गन्धर्व-सेन के यहाँ उस के फूल पक्रचते हैं, दूसरे को दुर्लभ हैं॥ फुलवारी में नागेसर, \*सदवरग, नेवारी श्रीर हर-सिगार (भी) हैं॥ सोनजर्द, सेवती, वा पीली सेवती, रूप-मन्नरी, श्रीर मालती फूली ऊर्द हैं॥ जाही श्रीर जूही ढेर के ढेर (बकुचन्ह), श्रर्थात् बक्तत, लगार्द हैं। (दस फूल का धर्म है, कि एक लगाने से कुक दिनों में हजारों हो जाते हैं)। सुदर्भन फूल भी लगा ऊत्रा ग्रोभित है॥ मौलिसरी, बेला, श्रीर करना फूले हैं, श्रीर श्रनेक वर्ण के फूल फूले हैं॥

वे फूल तिस के ग्रिर चढते हैं, जिस के माथे में मिए (कान्ति) श्रीर भाग्य हो। (वहाँ) सर्वदा श्रच्छी सुगन्ध भर्द है, श्रर्थात् हो रही है, जाने। (सर्वदा) वसन्त श्रीर फाग है॥

बेला की साधारण चार जाति है, सुँगरा, मदन-वान, मोतिया, श्रीर बेदिला।
सुँगरा के पूल में वज्जत पत्तियाँ होती हैं। मदन-वान का पूल लम्बा श्रीर कुक
नोखीला होता है। मोतिया का पूल मोती के ऐसा होता है। श्रीर बेदिल के पूल
में पत्तियाँ श्रलग श्रलग होती हैं। सुँगरे को घन-बेदिल भी कहते हैं। रूप-मज्जरी
चार प्रकार की होती है, दो गुलाबी, एक लाल, श्रीर एक श्रेत। श्रेत बज्जत मिलती
है, श्रीर तीन बज्जत कम। करना एक प्रकार का निम्बू है, इस के पूल में सुगन्ध भी
होता है। करने का श्रंतर कान में छोड़ने से, कान की पौड़ा श्रच्छी हो जाती है।
(६०वें दोहे को देखो)॥ ३५॥



<sup>\*</sup> फारसी सद ( نس ) = सी । वर्ग ( برگ ) = पनी । जिस में सी पत्तियाँ हों, श्वर्थाक् इजारा ॥

#### घउपाई।

सिंघल नगर देख पुनि बसा । धिन राजा श्रिस जा किर दसा ॥ जँची पवँरी जँच श्रवासा । जनु कि बिलास इँद्र कर बासा ॥ राज राँक सब घर घर सुखी । जो दीखइ सो हँसता-मुखी ॥ रिच रिच साजे चंदन चउरा । पोते श्रगर मेद श्रज गजरा ॥ सब चजपारिन्ह चंदन खँआ । श्रोठँघि सभा-पित बद्रठे स्मा ॥ जनजँ सभा देश्रोतिन्ह कद जूरी। पगद दिसिटि इँद्रासन पूरी ॥ सबद गुनी पंडित श्रज ग्याता। संसिकिरित सब के मुख बाता ॥

#### दोचा।

## श्राहक पंथ सँवारई जनु सिउ-लोक श्रनूप। घर घर नारौ पदुमिनौ मोहहिँ दरसन रूप॥ ३६॥

पवँरी = पौरी = डेवढी । श्रवामा = श्रावाम = निवाम-स्थान । राँक = रङ्क = दरिद्र चंडरा = चौतरा । मेद = कम्द्ररी । गंडरा = गोरोचन । चंडपारि = चंतु:-ग्राला = बैठक, जिम मेँ चारो श्रोर खुलता रहे । देश्रातिन्ह = देवताश्राँ । ग्याता = ज्ञाता । मंमिकिरित = मंक्षत ॥ श्राहक = हाहा = गन्धर्व-विश्रेष ॥

फिर सिंघल-नगर बसा देखा गया है। (उस बमने को देख कर यही कहा जाता है, कि) धन्य वह (गन्धर्व-सेन) राजा है, जिस की ऐसी दग्रा है, प्रर्थात् भाग्योदय है॥ (जिस स्थान पर राजा रहता है), उस की डेवढी (दरवाजा) ऊँची है, त्रीर निवास-स्थान भी ऊँचा है। ऐसा ऊँचा निवास-स्थान, जानें इन्द्र का वास-स्थान कैलास है। (इन्द्र से यहाँ महेग्र से तात्पर्य है, क्योंकि महादेव का वास-स्थान कैलास है)॥ क्या राजा, क्या रक्ष, सदा (श्रपने) घर घर सुखी हैं, त्रीर जो देख पडता है, सब हँसता-सुखी (प्रसन्न-वदन) है॥ सब कोई रच रच कर चन्दन का चऊतरा सजे हैं, श्रगर, कस्त्ररी त्रीर गोरोचन (उस चऊतरे में) पोते हैं॥ जितने चड़पार (चतु:-ग्राला) हैं, सब में चन्दन के खक्षे लगे हैं, जिन में (खक्षे में) श्रोठंघ (लग) कर सभा में (चतु:-ग्राला में) सभा-पति लोग बैठे हैं॥ (उस घडी ऐसी ग्रोभा है), जानें। देवतार्श्रों की

सभा जुटी (जूरी), श्रर्थात् लगी, है, (श्रीर उस चतु:-श्राला पर दृष्टि पड़ने से यही जान पड़ता है), जानेंं दृन्द्र के श्रासन (बैठक) की पुरी (श्रमरावती) पर दृष्टि पड़ती है। सब गुणी, पण्डित, श्रीर ज्ञाता (विज्ञ) हैं। सब के सुख में संख्ञत की बात है, श्रर्थात् सब कोई संख्ञत बोलता है।

श्राहक (हाहा नाम का गन्धर्व) पत्थ (पय = राह) को बनाता है, जानें। श्रनुपम श्रिव-लोक है (वह सिंघल नगर)। श्रीर वहाँ घर घर पद्मिनी रानी हैं, जो श्रपने रूप के दर्भन से, श्रर्थात् रूप को दिखा कर, सब को मोह लेती हैं (मोहती हैं)॥ ३६॥

#### चउपाई।

पुनि देखी सिंघल कर हाटा। नउ-उ नििं लिखिमी सब पाटा॥ कनक हाट सब कुंकुँ हि लीपी। बर्ड महाजन सिंघल-दोपी॥ रचिह हतउडा रूपिह ढारी। चितर कटाउ अनेक सँवारी॥ सोन रूप भल भण्ड पसारा। धवर-सिरी पट्टन घर-बारा॥ रतन पदारथ मानिक मोती। हीरा पवँरि सा अनवन जोती॥ अउ कपूर बेना कसतूरी। चंदन अगर रहा भरि पूरी॥ जेंद्र न हाट एहि लीन्ह बेसाहा। ता कहँ आन हाट कित लाहा॥

#### दोचा।

## कोई करइ बेसाइना काह्न केर विकार। कोई चलइ लाभ सउँ कोई मूर गवाँद॥३७॥

हाटा = हाट = हटा = बजार ॥ कुंकुँ हि = कुंकुमा से = एक प्रकार की रोरी से।

हतउडा = हथोडा; जिस से सोनार-लोग श्राध्रषण बनाते हैँ। रूपिह = रूप को, श्रर्थात्

स्वरूप को। चितर = चित्र। कटाउ = कटाव = काट काट कर, श्रनेक फूल पत्ते की

रचना। सोन = सोना = स्वर्ण। रूप = रूपा = रौथ = चाँदी। पसार = प्रसार = फैलाव।

धवर-सिरी = धवल-श्री = उज्जल ग्रोमा। पटवन = पट-बन्ध = पर्दा। पवँरि = डेवढी।

श्रनवन = जो बनने के योग्य न हो, श्रर्थात् श्रनुपम, वा श्रन्य श्रन्य = श्रनेक। जोती =

प्रकाग्र। बेना = खस-ट्रण। श्रगर = श्रगुरु, एक सुगन्धित काष्ठ। बसाहा = खरीदा।

कित = कुत: = कहाँ। लाहा = लाभ॥ बसाहना = खरीद की वस्तु। सूर = मूल-धन॥

फिर सिंघल के हाट को देखा। जहाँ नवो निधि की सब लक्षी पटी है। पद्म, महापद्म, प्राङ्क, मकर, कच्छप, सुकुन्द, नन्द, नील, श्रीर खर्व, ये नवो निधि हैं। सोने की बाजार सब कुंकुमा से लीपी इही है। उस में सिंघल-दीप के महाजन बैठे हैं॥ (साँचे में) खरूप (मूर्त्ति) को ढार कर, तरह तरह के चित्र श्रीर कटाव को बना कर, हथौं हे से (पीट पीट कर, जहाँ कुछ कसर रह गई है, उसे) बनाते हैं ॥ (उस हाट मैं) सोने त्रीर चाँदी का श्रच्हा फैलाव इत्रशा है, श्रर्थात बैँचने के लिये. जहाँ देखो, तहाँ मोने रूपे के खेलौने इत्यादि फैलाये इहए हैं। घर के बार, श्रर्थात द्वार, में पर्दे लगे हैं, जिन की उज्ज्वल श्रोभा है, श्रर्थात् श्वेत वर्ण के सब पर्दे श्रोभित हैं ॥ रत्न के पदार्थ, माणिका, मोती, श्रीर हीरे डेविटियाँ में जड़े हैं, जिन की ज्योति अनुपम है। (कोई अनवन का अनेक अर्थ करते हैं, अर्थात् जिन की अनेक प्रकार की ज्योति है। ॥ त्रीर कर्पूर, खम, कस्त्ररी, चन्दन त्रीर त्रागर (हाट में) पूरे तौर से, त्रर्थात चारो त्रोर, भर रहे हैं॥ जिधर देखो, तिधर सुगन्ध से हाट महमह महक रही है। जिन्हों ने इस हाट में नहीं खरीद किया, उन को दूसरी हाट में कहां स्ताभ, श्रर्थात ऐसा कोई पदार्थ नहीं, जो इस हाट में न विकता हो, श्रीर जो पदार्थ दस में नहीं है, सो फिर दूसरी हाट में कहां लाभ हो, क्यों कि सब हाटों से बढ कर, यह हाट हैं॥

कोई खरीद कर रहा है, किसी का (पदार्थ) बिक रहा है। कोई लाभ उठा कर, बीर कोई मूर को भी गवाँ कर, वहाँ से चलते हैं ॥ ३०॥

#### चउपाई।

हाय बीन सुनि मिरिग भुलाहीँ। भउँ इँ धनु ख तिन्छ नयन ऋहेरी। त्र्यलक कपोल डोलु इँसि देहीँ। कुच कंचुिक जानउँ जुग सारी। केत खेलार हार तिन्हे पासा।

पुनि सिंगार हाट धनि देसा। कद सिँगार तह वदठौँ वेसा॥ मृख तँबाल तन चीर कुसुंभी। कानन्र कनक जराज खंभी॥ सुर मोइहिँ सुनि पद्म न जाहीँ॥ मारि बान सानि सउँ फेरी॥ लाइ कटाछ मारि जिउ लेहीँ n श्रंचल देहिं सुभाव-हि ढारी॥ हाय द्वारि होद्र चलहिँ निरासा॥

#### दोहा।

## चेटक लाइ इरिंह मन जड लिइ गाँठि होइ फेँटि। साँठि-नाँठि उठि भए बटाउ ना पहिचानि न भेँटि॥३८॥

सिंगार = ग्रह्जार। धनि = धन्य। बेसा = वेग्या। तंबोल = ताम्बूल। तन = तनु = ग्ररीर, वा पतला। चीर = वस्त। कुसुभी = कुसुभी = कुसुभी = प्रम-रङ्ग का। खुंभी = खुँभिया = काँप। बीन = वीणा। मिरिग = स्ट्रग। सुर = स्वर। पर्ग = पग = प्रग = पद। अउँ हं = भू। श्रहेरी = श्रहेर करने-वाला। सानि = सान = ग्राण, जिस पर वाण, छूरी, द्रत्यादि फिरा कर चोखे किये जाते हैं। श्रलक = लट। कपोल = गाल। कटाक = कटाच। कचुकि = कञ्चुकी = चोलिया = चोली। जुग = युग = दो। सारी = पासा॥ चेटक = चटक मटक से टोना लगा देना, वा दूत। गँठि = ग्रन्थी = गठरी (रूपये पैसे की)। फेंटि = फेट = कमर में लपेटा इन्ना वस्त। साँठि-नाँठि = वे पैसे कौडी के। साँठ जख को कहते हैं, श्रीर नाँठ नष्ट का श्रपश्चंग्र है, श्रर्थात् वह ऊख, जो कि नष्ट, श्रर्थात् नीरस हो गई हो, यह ग्रन्दार्थ है। श्रव निर्धनी के श्रर्थ में प्रचलित है। बटाऊ = बाट चलने-वाला = राही॥

फिर ग्रह्लार की हाट, श्रर्थात् जहाँ रूप विकते हैं, वह धन्य देश (खान) है। तहाँ ग्रह्लार किये वेग्यायें वेठी हैं ॥ सुख में ताम्बूल (पान) खाये हैं, ग्ररीर में कुसुम-रङ्ग का वस्त्र पहिने हैं (जिस में जपर से श्रंग का झलक देख पड़े)। कानों में जड़ाऊ (नग से जड़ी हुई) सोने की काँप, वा कर्ण-फूल, पहिने हैं ॥ हाथ में वीणा को लिये हैं, जिन के ग्रब्द को सुन कर म्हण (हरिए) भूल जाते हैं । श्रेगर उस के खर को सुन कर ऐसे मोह जाते हैं कि एक पर नहीं चलते, श्रर्थात् चित्र से खड़े रहते हैं ॥ उन की श्रांखें ग्रिकारी भी हं-रूपी धनुष से, सान पर फेर कर, वाण को मारती हैं । यहां दृष्टि-पात को वाण, श्रीर कटाच को सान समझना चाहिये, श्रीर दधर उधर पुति बयें का फेरना, मानें उस दृष्टिपात-रूपी वाण पर सान फेरना है ॥ गालों पर जो लट सटकती हैं , वह उन के धंस देने पर डोकने लगती हैं , श्रर्थात् डोक्स कर पिथकों को श्रपने पास बुलाती हैं । वे वेग्यायें (पिथकों के सन्तुख होने पर) कटाच को लगा कर, श्रर्थात् श्रपनी बाँकी चित्रवन से, जीव मार लेती हैं , श्रर्थात् मुर्ह्वित कर देती हैं ॥ चोली के भी तर उन के

कुच (कान) जानों दो पासे हैं, जिन को खभाव-ही से श्रंचल ढार देते हैं, श्रर्थात् मैदान में फेंक देते हैं। किव का यहाँ पर ऐसा श्राग्रय है, कि पिथकों को लुभाने के जिये विश्वार्य खभाव-ही से चण चण पर जो श्रञ्चल कुच पर से हटा लेती हैं, इस से पिथकों के दृष्टि-गोचर वे कुच हो जाते हैं, सो मानों श्रंचल ने पिथकों के सामने कुच-क्ष्पी पासाश्रों को फेंक दिया, कि यदि खेलाडी हो, तो श्राश्रो, श्रीर इन पासों से खेलो ॥ तिन्ह पासों से कितने खेलाडी हार गये हैं। श्रीर हाथ झाड कर निरास हो कर चले जाते हैं, श्रर्थात् ऐसे जादू के वे पासे हैं, कि उन से, यदि कोई खेले, तो वेश्वाश्रों से प्रत्यच में हार जाय। जुन्नारी जब हार जाता है, तब हाथ को साफ करने के लिये, झाड देता है, वस्तुत: वह झाडता नहीं किन्तु मन में पहता कर हाथ मसता है॥

जब तक कमर में गँठरी (रूपये पैसे की) रहती है, तब तक चटक मटक से टोना सा खगा कर, वा दूत को खगा कर, मन को हर खेती हैं। श्रेर जब निर्धनी हो जाता है, तब ऐसी चेष्टा करती हैं, जानों न कभीं की मेंट न पहिचान है। इस खिये वह बेचारा उठ कर, बटाऊ हो जाता है, श्रर्थात् श्रपने कर्तव्यता को श्रोचता, वहां से चलता होता है॥

यहाँ दीमा ने स्थान में, तुक मिलाने के लिये, यदि किव ने देमा किया हो, ऐमा मानो, तो पहली चौपाई का प्रर्थ 'फिर प्रट्रङ्गार हाट को धन्य, प्रर्थात् विचिच, देखा,' यह करना चाहिए॥ मातवौँ चौपाई में 'तिन्ह पामा' का तिन (वेग्रान्त्रों) के पाम (निकट) कितने खेलाडी हार गये, यह भी प्रर्थ कर मकते हो॥ ३८॥

#### चडपाई।

लेद लेद फूल बद्दि फुलवारी। पान श्रपूरव धरे सँवारी॥
सोधा सबद बद्दु लेद गाँधी। बहुल कपूर खिरउरी बाँधी॥
कतह पंडित पढि एरानू। धरम पंथ कर करह बखानू॥
कतह कथा कहद किछु कोई। कतह नाँच कोड भल होई॥
कतह छरहटा पेखन लावा। कतह पखंडी काठ नचावा॥
कतह नाद सबद होद्र भला। कतह नाटक-चेटक-कला॥
कतह काह ठग बिद्शा लाई। कतह लेहि मानुस बउराई॥

#### दोद्या।

## चरपट चार गँठि-छोरा मिखे रहहिँ तेहि नाँच। जो तेहि हाट सजग रहद गँठि ता करि पद बाँच॥ ३८॥

पुलवारी = पूल-वाली = पूल वैंचने-वाली । अपूरव = अपूर्व । सेंधा = सगन्ध-द्रय = अतर पुलेल । गाँधी = गन्धी = अतर पुलेल वेंचने-वाला । वक्क = वक्कत । खिरखरी = खिरौरी = मसालेदार खैर की गोली, जिस से पान में विशेष खाद जत्मन होता है। हमारे प्रदेशों में वक्कत प्रसिद्ध है, जैसे खक्कनों में मूँग, तिल, खीर कोहले, दत्यादि से 'सुँगौरी', 'तिलौरी', 'कोहलौरी', दत्यादि प्रब्द बने हैं, उसी प्रकार खैर से 'खिरौरी' क्वा है। कोड = कूर्दन = कूरना । करहटा = नकल करने-वाले = चार (भसा) लपेटने-वाले । पेखन = प्रेचण = दृश्य = मेला । पखंडी = पाखण्डी = धूर्म = कट-पुतली नचाने-वाला । नाटक-कला = नट लोगों की बाजी-गरी । चेटक-कला = चटक मटक से टोना लगा देने-वाली कला, जिस से मनुख विवध हो जाय । बिदिश्रा = विद्या । बखराई = बौरहा ॥ चरपट = चपाट = मूर्ख, जो जबरदस्ती श्रपने जोर से दूसरे की चीज को कीन ले । गाँठि-कोरा = गठरी को कीन लेने-वाले, = चाईँ । सजग = सिव्वत = सावधान । पर = श्रिप = निश्चय से ॥

(उस हाट में) फूल बैंचने-वाली मालिन फूलों को ले ले कर बैठी हैं। श्रीर बना कर (मंवारि) श्रपूर्व (जो कि पहले न देखा गया हो) पान को धरे छई हैं। गन्धी सब सुगन्ध द्रया को ले कर, श्रीर बज्जत कपूर के साथ खिरौरी बाँध कर बैठा है। (यहाँ 'बज्जल' के खान में 'मेलि' यह पाठ श्रष्का है। तब 'गन्धी सब सुगन्ध द्रया को ले कर बैठा है' श्रीर कपूर डाल कर (मेलि) खिरौरी को बाँधा है, श्र्यांत् बनाया है)। कहीं पिएडत पुराण को पढते हैं, श्रीर धर्म-पथ का वर्णन करते हैं। कहीं पर कोई कुछ कथा कहता है। कहीं पर श्रष्की तरह नांच श्रीर कूद हो रहा है। कहीं पर नकता करने-वाला मेला लगा रक्खा है। कहीं पर कठ-पुतली नचाने-वाला काठ-ही को (काठ की पुतलियाँ को) नचा रहा है। कहीं पर नटों का खेल, श्रीर चालाकों का हथ-फेर सम्बन्धी खेल हो रहा है। कहीं पर टग ने किसी के जपर (टगने के लिये) श्रपनी विद्या को लगाया है। कहीं पर लोग (श्रपने यन्त्र मन्त्र से) मनुष्य को बौरहा कर लेते हैं॥



जबरदस्त, चोर, श्रीर चाई उन नाँचाँ में मिले रहते हैं, श्रर्थात् ऊपर जो कह श्राये हैं, कि नहीं कहीं श्रष्की तरह से नाँच कूद हो रहा है, वहाँ पर उमी नाँच कूद में ये सब मिले रहते हैं। इस लिये जो कोई तिस हाट में सावधान रहता है, तिसी की निश्चय कर के गँठरी बचती है ॥ ३८॥

#### चउपाई।

पुनि आए सिंघल-गढ पासा। का बरनउँ जनु लागु अकासा॥
तरिह कुरुम बासुिक कद पीठी। जपर दँदर-लेकि पर डीठी॥
परा खेाह चहुँ दिसि तस बाँका। काँपद जाँघ जाद निहँ झाँका॥
अगम असझ देखि डर खाई। परद सा सपत पतारिह जाई॥
नउ पउरी बाँकी नउ खंडा। नउ-उ जा चढद जाद ब्रहमंडा॥
कंचन कोट जरे कउ सीसा। नखतन्र भरी बीजु जनु दीसा॥
लंका चाहि जँच गढ ताका। निर्खिन जाद दिसिट मन थाका॥

दोष्टा।

हिश्र न समाद दिसिटि निहँ जानउँ ठाढ सुमेर । कहँ लगि कहउँ उँचाई कहँ लगि बर्नउँ फेर ॥ ४०॥

कुर्म = कूर्म = कच्छप। बासुिक = वासुिक-नाग। खो ह = खन्धक। कउ = कर्-उ = कर्रे॥

फिर मिंघल-गढ के पास जो श्राए, (तो देखने से वृद्धि धिकत हो जाती है)। उस का क्या वर्णन करूँ। (दतना ऊँचा है), जानें। श्राकाश्र में लगा इस्त्रा है॥ तले (तरिह) तो (वह) कूर्म श्रीर वासुिक के पीठ तक चला गया है, श्रीर उस के ऊपर देखने से दन्द्र-लोक पर दृष्टि पडती है, श्रर्धात् इस की नींव कूर्म श्रीर वासुिक के पीठ पर है, श्रीर ऊँचा दतना है, कि उस पर से दन्द्र-लोक देख पडता है। (कूर्म श्रीर वासुिक-नाग पृथ्वी के श्राधारों में से हैं। पुराणों में कथा है, कि कूर्म, वाराह, श्रेष-नाग, वासुिक-नाग, श्रीर दिगाज, ये सब पृथ्वी को धारण किये हैं, जिस से यह नीचे को नहीं जाती। कभी कभी ये लोग जब बोझे से धक कर श्रास लेते हैं, तब भ्र-कम्प होता है)॥ तैसा कठिन (बाँका) उस गढ के चारो श्रीर खन्धक पड़ा है, कि झाँका नहीं जाता,

झाँकने से जाँघ कँपने लगती है। श्रगम्य श्रीर श्रसूझ उस खन्धक को देख कर, ऐसा उर (भय) उत्पन्न होता है, कि वह भय (ग्ररीर) खाने लगता है। (यदि) कोई उस में पड जाय (गिर जाय), तो वह सातवें पाताल में चला जाय, श्रर्थात् खन्धक की गहराई सातवें पाताल तक चली गई है। श्रतल, वितल, सुतल, तलातल, महातल, रसातल, श्रीर पाताल ये सात नीचे के लोक हैं, जिन में सातवों पाताल है (भागवत, पञ्चम-स्कन्ध, २ ४वीं श्रध्याय के ७वें झोक को देखो)। उस गढ में नव खण्ड हैं, श्रीर वडी दुर्गम (बाँकी) नव डेवढी हैं। नवो डेवढियों पर जो चढ जाय, वह (जानेंग) ब्रह्माण्ड पर चढ गया, श्रर्थात् वह गढ नव-महला है, प्रत्येक महल पर चढने के लिये एक एक डेवढी है। नवो को लाँघ कर, तब जपर पड़ंचना होता है, जपर पड़ंचने पर जान पड़ता है, कि ब्रह्माण्ड के ऊपर पड़ंच गये। सिद्धान्त ग्रिरोमणि में भास्कराचार्य ने लिखा है कि—

कोटिव्नैनंखनन्दषद्भनगस्रस्रस्र्वजङ्गेन्दुभि १८०१०६८२०००००० च्योतिः ग्रास्त्रविदो वदन्ति नभमः कचामिमां योजनैः । तद्ब्रह्माण्डकटाइमण्टतटे केचिच्चगुर्वेष्टनं — दत्यादि

श्रिश्चांत् जिस ब्रह्माण्ड के भीतर पृथ्वी, ग्रह, नचत्रादि, श्रीर सब लोक हैं, वह दो कराहे के सम्पुट ऐसा है, जिस का घरा १ ८०१०६८२००००००० योजन है ॥ वह कोट (गढ) सोने का है, श्रीर उस में कई प्रकार के सीसे लगे हैं। उस से उस की ऐसी ग्रोभा है, जानों नचत्रों से भरी विजली देख पड़ती है ॥ सुवर्ण विजली, श्रीर सीसे नचत्र के सहग्र समझो। उस गढ को लङ्का से भी ऊँचा देखा। निरख नहीं जाता, निरखने से (निरीचण करने से) दृष्टि श्रीर मन थक जाते हैं ॥

(उम गढ की सब रचना) न इदय में ममाती, श्रीर न दृष्टि में ममाती। जान पडता है कि गढ नहीं, सुमेर पर्वत खड़ा है। कहाँ तक उम की उँचाई कहूँ, श्रीर कहाँ तक उम के फोर (परिधि) का वर्षन कहूँ॥ किव का श्राग्रय है, कि जब वह मन श्रीर दृष्टि में वाहर है, श्रीर उन में ममाय नहीं मकता, तब कहाँ तक उम का वर्षन हो मकता है॥ सुमेर सुवर्ष का पर्वत है, श्रीर उम के चारो श्रोर नचन घूमती हैं, दम किये सुमेर का उपमा देना योग्य है॥ २६-४० दोहे में गावने-वासे श्रपने मन से कई पद मिला दिये हैं, जिन को में ने निकाल दिया है, क्योंकि कन्दो-भन्न दोष पड़ता था॥४०॥

#### चउपाई ।

पउरी नउ-उ बजर कद साजी। सहस सहस तहँ बद्रठे पाजी॥ फिरिह पाँच कारवार सा भवँरी। काँपइ पाउँ चँपत वेद पउँरी॥ पर्जरिहि पर्जरि सिंह गढि काढे। डरपहिँ राइ देखि तिन्ह ठाढे॥ बहु बिधान वेद नाहर गढे। जनु गाजिह चाहि सिर चढे। टारिं पूँछि पसारिं जीहा। कुंजर उरिं कि गुंजरि खीहा॥ कनक-सिंचा गढि सीढी चाईँ। जगमगाईँ गढ जपर ताईँ॥

निति गढ बाँचि चलद सिस सूरा। नाहिँत होद बाजि रथ चूरा॥

दोचा।

## नउ-उ खंड नउ पउरी अउ तेहि बजर केवार। चारि बसेरे सउँ चढद सत सउँ चढद जो पार ॥ ४१ ॥

वाँचि = बचा कर । ससि = प्राप्ति = चन्द्रमा । सूरा = सूर्य । बाजि = वाजी = घोडा । चूरा = चूर = चूर्ण । बजर = बज्र । पाजी = पत्ति = पैदल सिपाही = योद्धा । काटवार = कोट-पाल = कोतवाल । भवँरी = भ्रमण = फेरा । राद = राजा । नाइर = सिंह। टारहिं = टारते हैं = इधर उधर दिलाते हैं। पसारहिं = फैलाते हैं। दिहा = जिक्का = जीभ । कुंजर = इस्ती । गुंजरि = गुझार कर = प्रब्द कर । जीहा = शता है। बसेरा = निवास-स्थान । पार = समर्थ = कुप्रल ॥

चन्द्रमा और सूर्य उम गढ (गाढ = दुर्ग = किला) को बचा कर नित्य चलते हैं, नहीं तो उन के घोड़े और रथ चूर हो जाते (गढ के ठोकर से)। (इस से ऋत्यन्त गढ की उँचाई सिद्ध ऊई, कि सूर्य चन्द्र की कचा भी उस के त्रधो भाग-ही में है, त्रीर पुराणों में कथा है, कि मेर के चारो श्रोर चन्द्र, सूर्य घूमते हैं। पिक्ले दोहे में गढ को सुमेर कहा है, इस लिये पूर्णीपमा यहाँ पर फ़र्द्र)॥ नवो डेवढी वज्र की सजी फ़र्द्र है, तहाँ हजार हजार योद्धा लोग बैठे हैं ॥ श्रीर पाँच कोतवाल जो हैं सो भवँरी फिरा करते हैं, श्रर्थात् दिन रात कोट के चारो श्रोर फेरा किया करते हैं। इस जिये उन पौरियों पर पैर चंपते-ही कंपता है ॥ पौरी पौरी पर सिंह गढ कर काढे हैं. त्रर्थात् बनाये गये हैं। जिन्हें खडे देख कर राजा लोग (मद्या सिंह समझ कर) उरते हैं॥ बद्धत विधान (विधि) से वे सिंह गढ़े द्धए हैं, श्रर्थात सचे सिंह से उन से कुछ भेद नहीं समझ पडता है। वे ऐसे जान पडते हैं, जाने। गरजते हैं, श्रीर प्रिर पर चढा चाहते हैं ॥ वे पुँक को हिलाते हैं, श्रीर जीभ को फैलाते हैं। (इस चेष्टा को देख कर) हाथी उरते हैं. कि ये सिंह गुझार कर अब लिया चाहते हैं॥ मोने की प्रिला को गढ कर (गढ में) मीढी जगाई गई हैं, जो कि गढ के ऊपर तक जगमगाती हैं॥

नवो खएड में नव डेविटियाँ हैं, श्रीर तिन में वज्र के केवाडे लगे हैं। जो कोई सत्य से, श्रर्थात निष्कपट व्यवहार से, चढने में समर्थ है, वह चार दिन बसेरा कर (टिक कर), तब (उम गढ पर) चढता है, ऋर्थात् जिम को उम के मह्य व्यवहार से चढने की श्राज्ञा मिलती है, उसे गढ पर चढने में चार दिन लगते हैं॥

यहाँ पर गढ को प्ररीर, श्रीर दो श्राँख, दो कान, दो नासिका के पूरे, श्रीर दो ग्रह्मेन्द्रिय ये नव पौरी, श्रीर प्राण श्रपानादि पाँच वाय को कोतवाल, हड्डियाँ को वज्र कपाट, रोमादिकों को घोड़ा, त्रीर श्रन्तः करण-स्य श्रातमा को गढ का राजा मानने से, श्रर्थान्तर हो सकता है ॥ ४१॥

#### चउपाई।

नवउँ पउरि पर दसउँ दुत्रारा। तेहि पर बाजु राज-घरित्रारा॥ घरी सा बद्दि गनद घरिश्रारी। पहर पहर सा श्रापनि बारी॥ जबिह घरी पूजद वह मारा। घरी घरी घरित्रार पुकारा॥ परा जा डाँड जगत सब डाँडा। का निचिंत माँटी के भाँडा। तुम्ह तेहि चाक चढे होइ काँचे। आएउ फिरइ न थिर होइ बाँचे॥ घरी जाँ भरद घटद तुम्ह आज। पहर्राइ पहर गजर निति होई। हिन्ना निसोगा जागु न सोई॥

का निचिंत सोश्रहुर बटाज॥

मुइमद जीश्रन जल भरन रइट घरी कद रीति। घरी जो चार जीचन भरी दरी जनम गा बीति ॥ ४२ ॥ राज-घरित्रारा = राजा का घण्टा। इस की पहले सूरत घरियार (जल-यन्त) के ऐसी होती थी। इसी लिये इस का घरियार नाम इत्रा। घरी = घटी = जल-घटी। पहले यह दग्र पल तामे की क श्रृहुल ऊँची, श्रीर बारह श्रृहुल विसृत गोलाई के श्राकार की ऐसी बनती थी, जिस में साठ पल पानी भरे। इस के नीचे तीन मासा श्रीर एक मासे की तिहाई सोने से जो गोल चार श्रृहुल लम्बा तार बने, उस से केंद्र किया जाता था, उसी केंद्र से कुण्ड में वा जल-पूर्ण पात्र में घटी को कोड देने से, साठ पल वा एक घडी (नाडी) में वह भर जाती थी। ऐसा-ही ज्यौतिष सिद्धान्त में श्रीपति ने, जो कि ८६९ ग्राका (१०३८ ई०) में थे, लिखा है,—

'शुक्वस्य दिग्मिर्विहितं पक्तेर्यत् षडहुःकोचं दिग्रणायतास्यम् । तदमामा षष्टिपकैः प्रपूर्यं पाचं घटाईप्रतिमं घटौ स्थात् ॥१॥ सत्र्यंग्रमाषचयनिर्मिता या हेनः ग्रकाका चत्ररङ्गुःका स्थात् । विद्धं तथा प्राक्तनमच पाचं प्रपूर्यते नास्त्रिकया उद्धुना तत् ॥२॥

घरित्रारी = घण्टा बजाने-वाला। पहर = प्रहर। बारी = वार = क्रम = पारी। डाँड = डण्डा = घण्टा बजाने की लकडी। डाँडा = डाँटा = डपेटा। निर्चित = निश्चिन्त = बे-फिकिर। भाँडा = भाण्ड = वर्त्तन। चाक = चक्र, को हार का। काँचे = कचे। थिर = स्थिर। श्राफ = श्रायु। गजर = गर्जर = गजल। निषोगा = निश्चेय कर के जिसे श्रोक हो, श्रर्थात् श्रभागा। सोई = मो कर । रहट = पुरवट = श्रारघट्ट। जीश्चन = जीवन = जिन्दगी वा जल॥

नवीं पौरी के ऊपर एक दमवां दार है, तिम पर राजा का घाए। बजता है ॥ घाए। बजाने-वाला जो है, मो बैठ कर घड़ी को गिना करता है। ऐमा वे बजाने-वाले पहर पहर पर अपनी अपनी पारी में करते हैं, अर्थात् पहर पहर पर पहरा बदला जाता है। तब एक एक की पारी आती है ॥ जब घड़ी (जल-घड़ी) भरती है (पूजती है) तब वह बजाने-वाला (घाए पर लकड़ी मे) चोट मारता है, (इम प्रकार मे) घड़ी घड़ी पर घाए। पुकारा करता है ॥ घाए पर जो डाएडा पड़ता है, मो (जानेंं) मब जगत (मब मनुख) को डाँटता है, कि हे मही के वर्त्तन क्या निश्चिन्त हो ॥ (तुन्हें नहीं मालूम कि) तुम कचे हो कर तिम ईश्वर के चाक पर चढ़े हो, (इम लिये) तुम (इमर मे उधर) फिरने के लिये आये हो। स्थिर हो कर बँच नहीं मकते ॥ श्रीर च्यां ज्यें घड़ी भरती है, त्यां त्यां तुन्हारी आयु घटती है, (इम प्रकार जब तुन्हारी

खराबी हो रही है, तब) श्ररे मुसाफिर (बटाऊ) तुम्र क्या निश्चिन्त मोते हो ॥ किव कहता है, कि श्राश्चर्य है, कि खोगों को मावधान करने के खिये पहर पहर पर नित्य गजल इत्या करता है, (परन्तु) यह निमोगा (श्रभागा) हृदय मो कर जागता नहीं है।

सुइम्मद किव कहते हैं, कि पुरवट श्रीर घड़ी में जैसी जल भरने की रीति है, वैसा-ही यह (मनुष्य का) जीवन है। जो घड़ी श्रा कर जीवन को भरी, वही फिर ढर गई, श्रर्थात् खाली हो गई, (ऐसा-ही करते करते कई) जन्म बीत गये॥ एक श्रर्थ में घड़ी से ग्ररीर, श्रीर जीवन से जिन्दगी, दूसरे में घड़ी से जल-घड़ी, श्रीर जीवन से जल समझो॥ ४२॥

#### चउपाई।

गढ पर नीर खीर दुइ नदी। पानि भरहिँ जइसे दुरुपदी॥
अउर कुंड एक मोती चूरू। पानी अंब्रित कीचु कपूरू॥
ओहि क पानि राजा पद पीआ। बिरिध होइ नहिँ जउ लहि जीआ॥
कंचन बिरिख एक तेहि पासा। जस कलप-तरु दूँदर किवलासा॥
मूल पतार सरग ओहि साखा। अमर बेलि को पाउ को चाखा॥
चाँद पात अउ फूल तराईँ। होइ उँजिआर नगर जहँ ताईँ॥
वह फर पावइ तिप कद कोई। बिरिध खाइ नउ जोबन होई॥

#### दोचा ।

## राजा भए भिखारी सुनि ऋोडि ऋंब्रित भोग। जेंद्र पावा सो ऋमर भा न किछु बिऋाधि न रोग॥ ४३॥

नीर = जल । खीर = चीर से पका चावल । दुरुपदी = द्रौपदी । पर = परन्तु । बिरिध = दृद्ध । बिरिख = दृच । कलपतर = कल्प-तर = कल्प-दृच । पतार = पाताल । सरग = खर्ग । साखा = प्राखा । बेलि = वल्ली = लता । जोबन = यौवन । बिन्नाधि = व्याधि ॥

गढ पर नीर श्रीर खीर नाम की दो निदयाँ हैं। श्रयांत् एक का पानी तो पानी-ही है, दूमरे का पानी खीर है। ये निदयाँ श्रपना श्रपना पानी भरती हैं, श्रयांत् वहाँ के खोगें को देती हैं, जैसे द्रौपदी पाँचो पाण्डवें की स्त्री। (महाभारत में कथा है, कि द्रौपदी थोडा भी भोजन बना कर, सब किसी को खिला देती थी, श्रीर

भाष्डारा नहीं खाली होता था। जब वह खा लेती थी, तब भाष्डारा खाली हो जाता था (महाभारत, वनपर्व, ३ श्रधाय का ७२-७४ श्लोक देखो)। कवि का श्रभिप्राय है, कि दोने । निदया में भी द्रौपदी का मा धर्म है, कि मब लोग नीर श्रीर खीर को यथेच्छ रात दिन पीत्रा करते हैं, परन्तु घटती नहीं। (नदियाँ च्याँ की त्याँ उन ये भरी रहती हैं।॥ त्रीर एक मोती के चूर्ण का बना कुण्ड है, जिस का कीचड कपूर श्रीर पानी श्रमृत है। परन्तु (जैसे सब के जिये दोनें। निद्याँ सुलभ हैं, वैसा यह कुएड नहीं)। इस का पानी केवल राजा-ही पौता है। इसी कारण जब तक जीता है, बुद्ध नहीँ होता॥ तिस कुण्ड ने पास एक कञ्चन (सोना) का बच है, (उस की ऐसी शोभा है), जैसे राजा रुद्ध ने यहाँ कैलास में कच्य-वृच शोभित हो। यहाँ भी केलास से श्रमरावती समझना चाहिए। उस दृच का मूल (जड) पाताल, श्रीर श्राखा स्वर्ग तक (चली गई) है। ऐसी श्रमर-करने-वाली वेलि (वेलि के फल) को कौन पावे श्रीर कौन चक्छे, श्रर्थात् श्रत्यन्त काठिन्य से कोई भाग्यवान् पावे तो पावे॥ उस वृत्त के पत्ते (पात = पत्र) चन्द्रमा, बैार फूल तारा-गण हैं, (इसी कारण रात को) जहाँ तंक ग्रहर है, तहाँ तक उसी से उजेना होता है। कोई तपस्या कर के (तिप) उस फल को पाता है। उस फल को टुट्स खाय, तो उस का भी नया यौवन हो जाय। उस प्रमृत भोग (फल) को सुन कर (कितने) राजा भिखारी हो गये, प्रर्थात

राज-पाट कोड दिये। जो (उस फल को) पाया, वह श्रमर हो गया, (फिर्) उस को न कुछ व्याधि हो त्रीर न रोग ॥ यहाँ व्याधि से प्ररीर ने बाहर का रोग, बीर रोग से त्राधि, त्रर्थात् प्ररीर के भीतर का रोग, समझो ॥ ४३॥

#### चउपाई।

गढ पर बसहिँ सारि गढ-पती। मब क धउरहर सोनइ साजा। रूपवंत धनवंत मँदिर मँदिर सब के चउपारी। पासा ढरइ खेलि भलि होई। भाँट बर्गन कहि कीर्ति भसी।

श्रमु-पति गज-पति भू-नर-पती॥ अउ अपने अपने घर राजा॥ सभागे । परस-पखान पउरि तिन्ह सागे॥ भोग बिरास सदा सब माना। दुख चिंता कोइ जनम न जाना॥ बद्दि कुत्रपं सब खेलिहिं सारी॥ खरग दान सरि पूज न कोई॥ पावि घोर इसति सिंघली ॥

#### दोचा।

## मंदिर मंदिर फुलवारी चात्रा चंदन बास। निसि दिन रहइ बसंत तहँ छवा रितु बरहे। मास ॥ ४४ ॥

द्वारि = बराय कर = झाड कर = केवल = खाली । श्रसु-पती = श्रश्व-पति । धडर-हर = धरहरा = ध्रुवहर = ध्रुव के ऐसा ऊँचा खान । परस-पखान = स्पर्भ-पाषाण = पारस । बिरास = विलास । चडपारी = चतु:-पाट = चतु:-प्राला = बैठक । सारी = पासा । खरग = खद्ग । सिंघल = सिंघल का ॥ बरहो = बारहो ॥

गढ के ऊपर झार कर के, ऋर्यात केवल, गढ-पति, ऋय-पति, गज-पति, भू-पति श्रीर नर-पति लोग बसते हैं। श्रीरों को श्रधिकार नहीं कि गढ के ऊपर बसें॥ जिन के श्रधिकार में एकाध गढ़ी हो, वे गढ-पति कहलाते हैं। जिन के श्रधिकार में कुक घोड़े त्रीर हाथी हैं, वे क्रम से श्रय-पति त्रीर गज-पति कहे जाते हैं। जिन के श्रधिकार में कुक भूमि श्रीर कुक मनुख श्रर्थात सिपाही हाँ, उन्हें कम से भू-पति श्रीर नर-पति कहते हैं। सब लोगों के धरहरे (उच-स्थान) सोने से मजे हैं, श्रीर वे सब श्रपने श्रपने घर में राजा-ही के ऐसे हैं, श्रर्यात राजा जिस प्रकार का सुख भोगता है, वैमा-ही ये लोग भी भोगते हैं॥ मब लोग मर्वदा भोग श्रीर विलास-ही को मानते हैं, त्रर्थात भोग विलास-ही में समय को खतीत करते हैं, कोई जना भर में भी दःख त्रीर चिन्ता को नहीँ जानते, कि क्या पदार्थ हैं ॥ दन्द्रियाँ की सुख-साधन सामग्री को भोग कहते हैं, चार बाहर की ग्रोभा को विचास कहते हैं॥ सब के मन्दिर मन्दिर में बैठक (चउपारी) हैं, वहाँ (गढ-पति, श्रश्व-पति द्वादि के) कुश्रँर (बालक) सब बैठ कर पासा (सारी) खेलते हैं ॥ पासा ढारा (फेंका) जाता है, श्रीर श्रच्छी तरह से खेल होती है। यह न कोई समझे, कि वे कुत्रँर केवल खेल-ही में दिन बिताते हैं, दूस लिये श्रगली चौपाई में वर्णन करते हैं, कि खड़ (चलाने) श्रीर दान (देने) में उन क्त्रूंरों की बराबरी में कोई नहीं पहुँचता (पूजा), श्रर्थात् वे क्रुग्रॅर खड़ चलाने में श्रीर दान देने में बड़े बहादर हैं॥ भाँट लोग उन क्रुग्रॅरें। की वर्णमा कर, श्रीर श्रच्छी तरह से (कविता कर), उन की कीर्त्ति कह कर, घोडे श्रीर सिंघल के हाथी पाते हैं। श्रर्थात् कुश्रँर लोग ऐसे उदार हैं, कि एक एक प्रशंसा में भोड़े श्रीर हाथिश्रा से भाँटों को श्रयाच्य कर देते हैं॥

मन्दिर मन्दिर में पुलवारी से चोत्रा त्रीर चन्दन के वास त्राते हैं। तहाँ पर क्रवो च्छतु, त्रीर वारहो महीने में, रात दिन वसना च्छतु रहती है। केवल क्रवो च्छतु-ही के कहने से बारहो महीना का बोध हो जाता है। प्रथक् महीनें का कहना दार्ळार्थ है। त्रार्थात् त्रापने त्रार्थ को पुष्ट करने के लिये, महीनें को भी प्रथक् कहा है॥ ४ ४॥

#### चउपाई।

पुनि चिल देखा राज-दुचारू। मिह घूबिँच पाइच निहँ बारू॥ इसित सिंघली बाँधे वारा। जनु सजीउ सब ठाढ पहारा॥ कवन-उ सेत पीत रतनारे। कवन-उ हरे धूम चाउ कारे॥ बरनिहँ बरन गगन जनु मेघा। चाउ तेहि गगन पीठि जस ठेँघा॥ सिंघल के बरनउँ सिंघली। एक एक चाहि एक एक बली॥ गिरि पहार इसिती सब पेलिहँ। बिरिख उचारि फारि मुख मेलिहँ॥ माँते निमते गरजहिँ बाँधे। निसि दिन रहिंह महाउत काँधे॥

#### दोच्चा ।

## धरनी भार न ऋँगवई पाउँ धरत उठ हालि। कुरुम टूट फन फाटई तिन्ह इसतिन्ह के चालि॥ ४५॥

दुश्चार = दार = दरवाजा। मिह = मही = पृथ्वी। घू विंश्र = घू मिये। पार्श्र = पार्थे। बाह्र = बारा = बार = दार । सजीउ = सजीव। कवन-उ = कश्चन = को ऽपि = कोई । सेत = श्वेत। पीत = पीला। रतनारे = रक्त = लाल। हरे = हरित। ठैँघा = श्वाधार। पेल हिँ = ढकेलती हैँ। माँते = मत्त = मसा। निमते = विना मत के, बे-समझ, जो कहना न माने। महाउत = महामात्र = पीलवान्॥ धर्नी = धरणी = पृथ्वी। श्रँगवर्द्र = श्रङ्गी-कार करती है = सहती है। कुह्म = कूर्म = कच्च्छ्प॥

फिर चल कर राज-दार को देखा, जहाँ सब पृथ्वी घूमिये (परन्तु) दार न पाइये। त्रर्थात् दतनी भीर चारो त्रोर से उटी रहती है, जिस से समझ नहीँ पडता, कि किस त्रोर दार है ॥ दार पर सिंघल के हाथी बाँधे हैं। वे ऐसे जान पडते हैं, जाने सिंहत जीव के (जिन्दा हो कर) सब पहाड खड़े हैं ॥ कोई श्वेत, कोई पीले, कोई

लाल, कोई हरे, कोई धूत्रें से, शैर कोई काले हैं ॥ (पीले, लाज, हरे रंग के हाथी नहीं देखने में प्राये हैं। रंग से रंग देने से रंग बदल जा सकता है)। जानों गगन (प्राकाप्र) में वर्ण वर्ण (रंग-रंग) के मेघे (बादल) हैं। श्रीर तिस प्राकाप्र में उन की पीठ ऐसी जान पड़ती है, जैसे ठेंघा (प्राधार)। प्रर्थात् वे हसी दतने ऊँचे हैं, जानों प्रपनी पीठ से प्राकाप्र को रोने इए हैं ॥ सिंघल के हाथियों का वर्णन करता हैं, कि एक से एक बढ़ कर, श्रीर एक से एक बली हैं ॥ सब हाथी गिरि श्रीर पहाड़ को ढकेल देते हैं, श्रीर टच को उखाड़ कर (उचारि), श्रीर उन्हें फाड़ फाड़ कर, सुख में डालते हैं। (यहाँ गिरि से बड़ा पहाड़, श्रीर पहाड़ से साधारण पर्वत लेना चाहिए। यदि गिरि के स्थान में 'गिर' पाठ हो, तो श्रच्छा। तब चौपाई का श्रर्थ 'सब हसी (जब) ढकेलते हैं, (तब) पहाड़ गिर पड़ता हैं', ऐसा करना चाहिये)॥ मस्त हाथी बे-समझ हो कर, बँधे इछ गरजते हैं, (दसी कारण उपद्रव के भय से) उन के कन्धे पर रात दिन महावत रहते हैं ॥

पार्व के धरते-ही, पृथ्वी उन के भार को नहीं सह सकती, हिल उठती है। उन हाथियाँ के चाल से कूर्म की पीठ टूट जाती है, श्रीर प्रेष का फण फट जाता है। ४५।

#### चउपाई।

पुनि बाँधे रजवार तुरंगा । का बरनउँ जस उन्ह के रंगा॥ ली ले समुँद चाल जग जाने । हाँसुल भवँर कि आह बखाने॥ हरे कुरंग महुआ बहु भाँती । गर्र को का ह बुला ह सा पाँती॥ तीख तुखार चाँडि अउ बाँके। तरपिह तवह नाँचि बिनु हाँके॥ मन तद अगुमन डोलि ह बागा। देत उसाँस गगन सिर लागा॥ पावि ह साँस समुँद पर धावि । बूड न पाउँ पार हो द आवि ॥ श्रिर न रहि रिस लो ह चवा हो । भाँ जि ए पूँछि सीस उपराही ॥

दोष्टा।

श्रम तुखार सब देखे जनु मन के रथ-बाह। नयन पलक पहुँचावहीँ जहँ पहुँचद काद चाह॥ ४६॥

तुरंग = घोडा। लीले = नीले रंग का घोडा, त्राज कल भी दसी नाम से प्रसिद्ध है (नीलो नीलक एवाश्व इति जयादित्य-क्रते अववद्यके)॥ समुँद = समुद्र के फोन सा जिस घोडे का रंग हो, इसे श्राज कल कोई ममंद कोई बदामी कहता है। हाँसुल = कुमैत-हिनाई, श्रर्थात् मेहदी के रङ्गमा मब बदन हो, श्रीर चारो पैर कुढ़ काला लिये॥ भवँर = भैँरे का मारंग, जिसे श्राज कल मुक्की कहते हैं ॥ किश्राह = (कियाह) जिस घोडे का रंग पके ताड के फल के ऐसा हो, (पक्षतालिन) वाजी किया हः परिकीर्त्तित: -इति जयादित्य-क्रते (अवैद्यने)॥ हरे = हरे रंग का घोडा, इस रङ्ग का घोडा दुर्चभ है नहीं मिलता। पुराण में कथा है, कि सूर्य के रथ में इरे घोड़े हैं। कवि ने प्रशंसार्थ लिख दिया है। कुरंग = कुलंग = लाखौरी, जिस का रंग लाह के ऐसा हो, दसे नीला कुमैत कहते हैं॥ मद्भन्न मद्भए के ऐसा जिस का रंग हो ॥ गरर = इसे श्राज कल लोग गर्रा कहते हैं। जिस के एक रोएँ लाल, श्रीर एक सफोद, खिँचडी हो। कोकाह = कोका, सफोद घोडे को कहते हैं, (श्वेतः कोकाह इत्युक्तः-इति जयादित्य-क्रते अववैद्यके)। बुलाह = वो ज्ञाह, जिस के गर्दन श्रीर पूँक के वाल पीले हेाँ (वो ज्ञाहस्तयकेव स्थात् पाण्डके प्रतालिधिरिति हेम-चन्द्रः)। इन घोडों के लिये मन् १८८६ में क्पा नं १५०४ वङ्गाल एप्रियाटिक मोमाइटी के श्रश्व-वैद्यक के तीमरे श्रधाय के १००-११० स्नोक त्रीर टीका देखो ॥ तीख = तीच्र्ण = तेज । तुखार = घोडा । चाँडि = चण्ड = प्रचण्ड = बड़े बत्ती। बाँके = वङ्ग = टर्रे = कठिन। तरपहिँ = तडपहिँ = तडपते हैं। तवहिँ =तपहिं = तपते हैं, जैसे श्राग ने ऊपर पैर पड जाने से, पैर को इन इन पटकते हैं। त्रग्रमन = त्रगाडी = पहले । डोलहिँ = डोलते हैँ = चलते हैँ । बाग = राम, जिसे पकड कर घोड़े को हाँकते हैं, जो कि लगाम में लगाई जाती है, हिन्दुस्ताती सूत की. बिलायती चमड़े की, होती है। (इसी बाग में जो घोड़े को बाँधने के लिये डोरी जारा देते हैं, उसे बाग-डोर कहते हैं। उसास - उच्छास - यहाँ, घोडे के चलाने के बिये "हूँ", ऐसा द्रशारा ॥ साँस = श्वास, यहाँ द्रशारा ॥ रिस = रोष से । लोह = लगाम । चवाहीं = चवाते हैं। भाँजहिं = भाँजते हैं = फेरते हैं। भीस = शीर्ष = शिर्॥ उपराहीं = जपर-ही = जपर ॥ रथ-वाह = रथ हाँकने-वाला = सूत = कोच-वान = गाडी-वान ॥ पलक = पलक भँजने में जो काल ॥

फिर राज-दार पर घोडे बँधे हैं, उन के जैसे रङ्ग हैं, उन का क्या वर्णन कहूँ। कोई सीसे चौर समुँद हैं, जिन की चास को जग (जगत के सब सोग) जानता है, कोई हाँ सुल कोई भवँर श्रीर कोई किश्राह बखाने जाते हैं, श्रण्यात् कहे जाते हैं ॥ बद्धत प्रकार (भाँति) के हरे, कुरंग (कुलंग) श्रीर मद्धश्र हैं, (इन घोडों के हलका श्रीर गहिरा रङ्ग हो जाने से श्रमेक भेद होते हैं ), गर्र, कोकाह, श्रीर बुलाह जो हैं, सो पाँती के पाँती हैं, श्रण्यात् प्रथक् प्रथक् एक एक कतार में बंधे हैं ॥ ऐसे तीद्ध्या, प्रचण्ड श्रीर बाँके घोडे हैं, कि विना हाँके-ही नाँच (नाँच नाँच) कर तडपते श्रीर तपते हैं ॥ बाग से, श्रण्यात् बाग को लेते-ही, मन से भी श्रागे चलते हैं, श्रण्यात् मन की गित से भी श्रिष्ठक गित हैं। इग्रारा देते-ही श्राकाश्र में (उन के) श्रिर लग जाते हैं, श्रण्यात् ऐसे उडते हैं, कि उन के श्रिर श्राकाश्र में लग जाते हैं ॥ जब इग्रारा पाते हैं, तब समुद्र पर दौडते हैं। (इस तेजी से दौडते हैं, कि) पेर डूबने नहीं पाता, श्रीर पार हो जाते हैं ॥ स्थिर नहीं रहते, रोष से (हर घडी) लगाम चवाया करते हैं, श्रीर श्रिर के उपर पूँक फेरा करते हैं ॥

(वहाँ पर) ऐसे घोडे देखे, जानेाँ मन के हाँकने-वाले हैं। श्रीर जहाँ कोई पद्धँचना चाहे, तहाँ नयन (श्राँख) के पलक भँजने मेँ पद्धँचाते हैं॥४६॥

#### चउपाई।

राज-सभा पुनि देख बईठी। इँदर-सभा जनु परि गइ डीठी॥ धनि राजा श्रास सभा सँवारी। जानउँ फूलि रही फुलवारी॥ मुकुट बाँधि सब बइठे राजा। दर निसान सब जिन्ह के बाजा॥ रूपवंत मिन दिपद लिलाटा। माँथद छात बदठ सब पाटा॥ माँनउँ कवँल सरो-बर फूले। सभा क रूप देखि मन भूले॥ पान कपूर मेद कसतूरी। सुगँध बास सब रही श्रपूरी॥ माँभ ऊँच दँदरासन साजा। गँधरब-सेन बदठ तहँ राजा॥

#### दोचा।

छतर गगन लग ता कर स्तर तवइ जस आपु। सभा कवँल अस बिगसइ माँथइ बड परतापु॥ ४७॥

दर = दस्र = सेना। निसान = निशान = इंका। मनि = मिण। दिपर = दिपता है = वरता है। सिसाटा = सलाट = मस्तक। माँथर = माँथे मेँ। हात = हच। पाटा = पृष्ट

#### चउपाई।

राजद लीन्ह जिभ कद साँसा। श्रद्भस बोलि जिन बोलु निरासा॥
भलेहि पेम इद कितन दुहेला। दुद जग तरा पेम जेद खेला॥
भीतर दुख जो पेम मधु राखा। गंजन मरन सहद जी चाखा॥
जी निहँ सीस पेम पँथ लावा। सा पिरिथुमिँ मँह काहे क श्रावा॥
श्रव मदँ पेम फाँद सिर मेला। पाउँ न ठेलु राखु कद चेला॥
पेम-बार सा कहद जो देखा। जेद न देख का जान विसेखा॥
तव लिग दुख पिरितम निहँ भेँटा। मिला ता गण्ड जनम दुख मेँटा॥

#### दोहा।

जस अनूप तुइँ देखी नख-सिख बरन सिँगार। इइ मोहिँ आस मिलइ कइ जउँ मेरवइ करतार॥१००॥

## इति राजा-सुत्रा-संवाद-खंड ॥ ८ ॥

किम = जब कर = उदिग्न हो कर । माँगा = श्वाम । निरामा = निराग्ना = श्वाग्ना से रहित । भलेहि = भले से । पेम = प्रेम । दुहेला = दुहेला = दुष्ट-खेल = दुःख से भरा। मधु = ग्रहर । गंजन = गञ्जन = मान-ध्वंम = श्रपमान । मरन = मरण । सहर = सहता है । चाखा = चाषा = चूमा = खादु लिया । सीम = ग्रीर्ष = ग्रिर । पँथ = पन्या = राह । पिरिथुमाँ = पृथिवी = भूमि । मेला = डाला । पाउँ = पैर । ठेलु = टाल = हटाव । राखु = रख । कर = कर के । चेला = ग्रिष्य । बार = दार । बिमेखा = विशेष । पिरितम = ग्रीतम = ग्रियतम = मब से प्यारा । नख = नह । सिख = ग्रिखा = चोटी । बरन = वर्णय = वर्णन कर । सिँगार = ग्रटुङ्गार । श्राम = श्राग्रा = उमोर । जउँ = यदि । मरवर = मिलावे । करतार = कर्तार: = ब्रह्मा ॥

(शुक के कहने पर) राजा ने ऊब कर (घवडा कर) श्वास खिया, (श्रीर कहने खगा, कि) ऐसी निराप्त बोली मत (जिन) बोल ॥ भले से दुःख से भरा (दुहेला) प्रेम कठिन है, (परन्तु) उस प्रेम से जिस ने खेला वह दोने जग को तर जाता है,

त्रानुकरण । श्रह-निसि = श्रहिंग्र = दिन-रात । चिललाई = चिल्लाता है । रोस = रोष = क्रोध । नागन्ह = सर्पें को । पाँडुक = पाण्डुक = पेँडुकी । गिउ = ग्रीवा = गला । चाहि = दक्का कर के = चाह से । तौतर = तित्तिरपची । निति-हि = नित्य-हि = नित्य-ही । दोख = दोष = पाप । कित = क्यों । मोख = मोच ॥

(ग्रुक ने कहा, कि) राजा प्रेम को सुनते-ही मन में न भूखो। प्रेम कठिन होता है। इस के लिये प्रिर दे दे तब (तो) (यह प्रेम) क्राजता है (सोहता है), प्रर्थात् विना ग्रिर दिये प्रेम की ग्रोभा नहीँ॥ प्रेम के फल्दे मेँ यदि पडा, तो (फिर वह) नहीं क्टता। बद्धते ने जी दे दिया (परन्तु प्रेम का) फन्दा नहीं टूटा, ऋर्थात् जी के मङ्ग-हीँ गया ॥ जितना गिरिगिट क्न्द को धरता है, अर्थात् रूप को बदलता है, तितना (इस प्रेम मार्ग में) दुःख है। (इस में पड कर प्राणी) चण चण में लाल, पीला, त्रीर चण में श्वेत होता रहता है। प्रेम-ही को जान कर, मध्र जो है, सो वन-वासी इन्द्रा, श्रर्थात् ग्रह से विरक्त इन्द्रा, (श्रीर इस के) रोम रोम में नग-वासी (नाग-पाग्र) के फन्दे पड़े॥ वही (सो) नग-वासी फन्दा घूम घूम कर (फिरि फिरि) (इस के) पचाँ में पड़ा, (इसी कारण यह) उड़ नहीं मकता, श्रीर केंद्र हो कर, श्रह्मा रहता है, श्रर्थात् फँसा रहता है (मयूर के रोखेँ श्रीर पचेाँ के ऊपर जो चित्र-कारी है, सो नाग-पाग फन्दे ने ऐसी जान पड़ती है)॥ (फँसने-ही से दृ:खी हो कर) सुप्रउँ सुप्रउँ (मरा, मरा) ऐसा चिल्लाता है, श्रीर उसी रोस से, (कि नाग-पाग्र के फन्दे में में फँसा हूँ), नागें को धर कर (पकड कर) खाता है। पेंड्की बीर ग्रुक के कण्ट में भी वही (फन्दे का) चिक्क है, (भो) जिस के गले में (फान्दा) पड़ा, वह चाह से (ऋपना) जी देता है।

तीतर के गले से जो फन्दा है, (उसी लिय) (वह) नित्य-हों (श्रपने) दोष को पुकारता है। (एमा न होता, तो) वह (मो) क्याँ पुकार कर (हँकारि) गले में फन्दे को डालता (केलर), श्रीर क्या मारने से मोच होता है, श्रर्थात् नहीं होता ॥ यहाँ किन की उल्लेचा है, कि तीतर के गले में जो कण्ड-रूपी फन्दा है, उसी से दु:खी हो कर, तीतर बोलता है, जिम की बोली सुन, व्याधे उसे फन्दे में फँमा लेते हैं, श्रीर मार डालते हैं, तब, जी के जाने पर भी, उम के गले का फन्दा नहीं दूटता, दम लिये उत्पर जो कह श्राये हैं, कि "जीउ दीन्ह बद्ध फाँद न टूटा" यह बद्धत ठीक है ॥८८॥